
เกย์วัฒนธรรมในฐานะปรากฏการณ์นันทนาการ: การแสดงจรติและการ
ตีความในพ้ืนที่วัฒนธรรมท้องถิ่นและสื่อดิจิทลั* 

GAY WATTANATAM AS A RECREATIONAL PHENOMENON:  
THE PERFORMANCE OF MANNERISM AND INTERPRETATION IN LOCAL 

CULTURAL SPACES AND DIGITAL MEDIA 
                              

เตชภณ ทองเติม 
Tachapon Tongterm  

สาขาวิชาวิทยาศาสตร์การกีฬา คณะศิลปศาสตร์และวิทยาศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏศรีสะเกษ 

Department of Sport Science, Faculty of Liberal Arts and Sciences, Sisaket Rajabhat University, Thailand 
Corresponding Author’s Email: spsc_network@hotmail.com 

วันที่รับบทความ : 7 พฤศจิกายน 2568; วันแก้ไขบทความ 20 ธันวาคม 2568; วันตอบรับบทความ : 25 ธันวาคม 2568 
Received 7 November 2025; Revised 20 December 2025; Accepted 25 December 2025 

 

บทคัดย่อ 
 การเปลี่ยนผ่านของสังคมโลกในศตวรรษที่ 21 สู่บริบทที่โอบรับความหลากหลาย

ทางอัตลักษณ์ได้ก่อให้เกิดความท้าทายเชิงโครงสร้างต่อระบบสุขภาวะทางสังคมและ
วัฒนธรรม โดยเฉพาะมิติอัตลักษณ์ทางเพศที่ต้องเผชิญกับแรงปะทะระหว่างคุณค่าดั้งเดิม
กับความร่วมสมัย บทความนี ้มีว ัตถุประสงค์ เพื ่อ 1) ทบทวนและวิ เคราะห์แนวคิด          
เชิงนันทนาการที่เกี่ยวข้องกับการแสดงออกทางวัฒนธรรมในสังคมร่วมสมัย  2) วิเคราะห์     
“เกย์วัฒนธรรม” ในฐานะปรากฏการณ์นันทนาการที่ปรากฏผ่านการแสดงจริตในบริบท
ทางวัฒนธรรมร่วมสมัย 3) อธิบายพลวัตของการตีความและการรับรู้ทางสังคมที่มีต่อ         

 
*

 เตชภณ ทองเติม. (2568). เกย์วัฒนธรรมในฐานะปรากฏการณ์นันทนาการ: การแสดงจริตและการตีความในพื้นที่วฒันธรรม
ท้องถิ่นและสื่อดิจิทัล. วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์, 2(6), 16-34. 

Tachapon Tongterm. (2025). Gay Wattanatam as a Recreational Phenomenon:  
the Performance of Mannerism and Interpretation in Local Cultural Spaces and Digital Media. Journal of 

Social Sciences Innovations, 2(6), 16-34.;  
DOI: https://doi.org/10.14456/jssi.2025.23      

Website: https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jssi 
 

https://doi.org/10.14456/jssi.2025.23
https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jssi


  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568)               | 17 

 

เกย์วัฒนธรรมในบริบทที่หลากหลายทั้งในพื้นที่วัฒนธรรมท้องถิ่นและสื่อดิจิทัล  และ             
4) สังเคราะห์บทบาทของนันทนาการในฐานะกลไกทางสังคมที่เอื้อให้ความหลากหลาย
ทางเพศสามารถดำรงอยู่และอยู่ร่วมกับสังคมได้อย่างเคารพความแตกต่าง  โดยอาศัย     
การสังเคราะห์องค์ความรู้จากเอกสารวิชาการและการวิเคราะห์ปรากฏการณ์ทางสังคมใน
พ้ืนที่จารีตประเพณีและแพลตฟอร์มดิจิทัล ผลการวิเคราะห์ชี้ว่า นันทนาการมิได้เป็นเพียง
ก ิ จกรรมยามว ่ า ง  หากแต ่ เป ็ นพ ื ้ นท ี ่ ท างส ั งคมและว ัฒนธรรมท ี ่ เ กย ์ ว ัฒนธรรม                                
ใช้การแสดงออกเชิงจริต ซึ่งเป็นกลไกเชิงสุนทรียะในการประกอบสร้างและสื่อสารตัวตน
ให้สอดรับกับบริบทวัฒนธรรมที่ลื่นไหลในพื้นที่ท้องถิ่น อีกทั้งการหยิบยืมพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ 
บทบาทจริตยาย และสุนทรียภาพของประเพณี ยังทำหน้าที่เป็นกลไกสร้างการยอมรับผ่าน
การเป็นผู ้สร้างคุณค่าทางวัฒนธรรม ขณะที่สื ่อดิจิทัลทำหน้าที ่ เป็นลานนันทนาการ        
ร่วมสมัยที่ช่วยขยายการมองเห็น และใช้การล้อเลียนกับอารมณ์ขันเป็นเครื่องมือในการ    
ลดแรงเสียดทานเชิงอุดมการณ์ ซึ่งองค์ความรู้นี้สะท้อนว่านันทนาการทำหน้าที่เป็นพื้นที่
ต่อรองทางสังคมที่เอื ้อให้สามารถจัดการความคลุมเครือของอัตลักษณ์ ลดการตัดสิน       
เชิงศีลธรรมแบบแข็งตัว และขยายพรมแดนของศาสตร์นันทนาการจากการจัดการ
กิจกรรมไปสู่การบริหารจัดการความหมายและความสัมพันธ์ของมนุษย์ ทั้งนี้เพื่อส่งเสริม
การอยู่ร่วมกันท่ามกลางความแตกต่างอย่างมีศักดิ์ศรีและยั่งยืนในสังคมพหุลักษณ์  
คำสำคัญ: เกย์วัฒนธรรม, นันทนาการเชิงวัฒนธรรม, การแสดงจริต, พื้นที่ต่อรองความหมาย, 
สื่อดิจิทัล 
 

Abstract 

The global transition of society in the twenty-first century toward greater 
acceptance of identity diversity has generated structural challenges for socio-
cultural well-being, particularly in relation to gender identity, which continues to 
encounter tensions between traditional values and contemporary social change. 
This article aims to 1) review and analyze recreational concepts related to 
cultural expression in contemporary society; 2) examine gay culture as a 
recreational phenomenon manifested through the performance of mannerism 
within contemporary cultural contexts; 3) explain the dynamics of social 



18 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.6 (November - December 2025)                                 

interpretation and perception of gay culture across diverse settings, including 
local cultural spaces and digital media; and 4) synthesize the role of recreation 
as a social mechanism that enables gender diversity to exist and coexist within 
society with respect for difference. Drawing on a synthesis of academic literature 
and an analysis of social phenomena observed in traditional cultural settings and 
digital platforms, the findings indicate that recreation is not merely a leisure 
activity but functions as a socio-cultural space in which gay culture employs 
manneristic performance as an aesthetic mechanism to construct and 
communicate identity in fluid cultural contexts, particularly at the local level. 
The appropriation of sacred spaces, “Yai” (elderly feminine) mannerisms, and 
traditional aesthetic practices serves as a means of generating social acceptance 
by positioning participants as creators of cultural value. Meanwhile, digital media 
operate as contemporary recreational arenas that enhance visibility and utilize 
parody and humor as strategies to reduce ideological tension. Overall, this body 
of knowledge suggests that recreation functions as a space of social negotiation 
that facilitates the management of identity ambiguity, mitigates rigid moral 
judgment, and extends the scope of leisure studies from activity management 
toward the management of meaning and human relationships, thereby 
promoting dignified and sustainable coexistence within pluralistic societies. 
Keywords: Gay Wattanatam, Cultural recreation, Manneristic Performance, Social 
Negotiation Space, Digital Media 
 

บทนำ 
ในศตวรรษที่ 21 การเปลี่ยนผ่านของสังคมโลกสู่บริบทที่โอบรับความหลากหลาย

ทางอัตลักษณ์ได้ก่อให้เกิดความท้าทายเชิงโครงสร้างที่ส่งผลต่อระบบสุขภาวะทางสังคมและ
วัฒนธรรมในหลายระดับ โดยเฉพาะในมิติอัตลักษณ์ทางเพศซึ่งต้องเผชิญกับแรงปะทะระหว่าง
คุณค่าดั้งเดิมกับความร่วมสมัย การตีตราเชิงโครงสร้าง และความเปราะบางของพ้ืนที่ทางสังคม
ที่เกิดจากการจำกัดนิยามความหลากหลายให้อยู่ภายใต้กรอบศีลธรรม วัฒนธรรม และสถาบัน



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568)               | 19 

 

หลักของสังคม (Butler, 2004) ซึ ่งการศึกษาที ่ผ ่านมาชี ้ให ้เห ็นว่า ส ุขภาวะของกลุ่ม             
เพศหลากหลายมิได้ถูกกำหนดด้วยปัจจัยด้านกายภาพหรือสิทธิทางกฎหมายเพียงอย่างเดียว 
หากยังผูกโยงอย่างลึกซึ้งกับการมีพื้นที่ในการแสดงออก การได้รับการมองเห็น และการสร้าง
ความหมายของการดำรงอยู่ในฐานะตัวตนที่มีคุณค่าภายใต้โครงสร้างสังคมที่เปลี่ยนแปลงอย่าง
รวดเร็ว (Henderson et al., 2004) สำหรับในบริบทไทย การก้าวเข้าสู่ยุคเปลี่ยนผ่านที่สังคม
เริ่มเปิดรับความหลากหลายทางเพศอย่างเป็นรูปธรรมมากขึ้นในปัจจุบัน ได้ส่งผลให้ความ
ต้องการพื ้นที ่น ันทนาการที ่สามารถฟื ้นฟูคุณค่าของตัวตน จิตใจ และความหมายของ           
การดำรงชีวิตท่ามกลางความแตกต่างเพิ่มสูงขึ้นอย่างมีนัยสำคัญไม่แตกต่างจากแนวโน้มใน
ระดับสากล (เตชภณ ทองเติม และคณะ, 2566; รัชชานนท์ ศรีเพียชัย และคณะ, 2567) 

ภายใต้บริบทดังกล่าว แนวคิดนันทนาการได้รับการขยายกรอบความหมายจากการ
เป็นกิจกรรมยามว่างหรือการพักผ่อนส่วนบุคคล ไปสู่การเป็นพื้นที่ทางสังคมและวัฒนธรรมที่
มนุษย์ใช้จัดการอารมณ์ ความสนุก ความงาม และความสัมพันธ์เชิงอัตลักษณ์อย่างซับซ้อน  
นันทนาการจึงมิได้เป็นเพียงผลผลิตของเวลาว่าง หากแต่เป็นปฏิบัติการทางวัฒนธรรมที่เปิด
โอกาสให้เกิดการทดลองบทบาท การต่อรองความหมาย และการประกอบสร้างตัวตน           
ในชีวิตประจำวัน (Geertz, 1973) โดยเฉพาะแนวคิดนันทนาการเชิงวัฒนธรรม (cultural 
recreation) ซึ่งมุ่งเน้นการผสานทุนวัฒนธรรม วิถีชีวิต และสุนทรียภาพที่มีรากลึกในสังคม
ท้องถิ่น ได้กลายเป็นกรอบสำคัญในการอธิบายว่ามนุษย์ใช้กิจกรรมทางวัฒนธรรมเป็นเครื่องมือ
ในการเชื่อมโยงกาย จิตใจ และจิตวิญญาณของอัตลักษณ์ท่ีลื่นไหลอย่างกลมกลืน (Henderson 
et al., 2004) ซึ่งในกรอบแนวคิดนี้ นันทนาการไม่เพียงตอบสนองความต้องการด้านความ   
ผ่อนคลาย หากยังทำหน้าที่เป็น symbolic space of practice ที่ตัวตนซึ่งเคยถูกผลักให้อยู่
ชายขอบสามารถกลับเข้ามามีบทบาทในโครงสร้างสังคมได้อย่างมีนัยสำคัญ 

ภายใต ้พลว ัตด ั งกล ่ าว  ได ้ เก ิดปรากฏการณ ์ท ี ่ เร ี ยกว ่ า  “เกย ์ว ัฒนธรรม                             
(Gay Wattanatam )” ซ ึ ่ งแสดงออกผ ่านก ิจกรรมน ันทนาการและการสำแดงจริต 

(mannerism) บนพื้นที่วัฒนธรรมท้องถิ่นและสื่อดิจิทัล ซึ่งการแสดงจริตในบริบทนี้มิได้เป็น
เพียงพฤติกรรมผิวเผินหรือการล้อเลียนเพื่อความบันเทิง หากแต่เป็นปฏิบัติการเชิงสุนทรียะ
และเชิงสัญวิทยาที่สะท้อนความลื่นไหลของเพศ บทบาท และวัย ผ่านการแสดงออกที่ถูกทำให้
เล่นได้ในพื ้นที ่ทางสังคม (เตชภณ ทองเติม และคำล่า มุสิกา , 2568) ซึ ่งการศึกษาด้าน
วัฒนธรรมและการสื่อสารที่ผ่านมาชี้ให้เห็นว่า การใช้สไตล์ อารมณ์ขัน และการแสดงออกเกิน



20 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.6 (November - December 2025)                                 

จริง เป็นกลไกการต่อรองอัตลักษณ์ที่ช่วยลดแรงเสียดทานทางสังคม และสร้างพื้นที่กลางของ
การอยู่ร่วมกันโดยไม่จำเป็นต้องเผชิญหน้าความขัดแย้งโดยตรง (Wood, 1998) สำหรับใน
บริบทไทย ปรากฏการณ์ดังกล่าวสะท้อนผ่านกิจกรรมทางวัฒนธรรมและประเพณีท้องถิ่น เช่น 
พิธีเรือมมะม็วด งานนมัสการพระธาตุพนม และประเพณีแห่เทียนพรรษา เป็นต้น ซึ่งกลุ่มเกย์
วัฒนธรรมมักใช้การนุ่งผ้าโบราณ การฟ้อนรำ (สุธิดา ตันเลิศ และคณะ, 2567) และจริตยาย 
(elderly feminine mannerism) ซึ่งผู้เขียนสามารถให้คำนิยามนี้ได้ว่า “ปฏิบัติการเชิงสัญญะ
ที่บางกลุ่มเกย์วัฒนธรรมหยิบยืมท่วงท่า สุนทรียภาพ และบุคลิกภาพของผู้หญิงสูงวัยในบริบท
ท้องถิ่นมาใช้เป็นเครื่องมือเชิงนันทนาการเพื่อจัดการความหมายทางสังคม โดยทำหน้าที่เป็น
กลไกเชิงสุนทรียะที่ช่วยลดแรงเสียดทานทางอุดมการณ์ผ่านความนอบน้อมและอารมณ์ขัน     
อันเอื้อให้เกิดการต่อรองอัตลักษณ์อย่างนุ่มนวลภายในพื้นที่จารีตประเพณีและพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ 
โดยปฏิบัติการดังกล่าวช่วยแปรเปลี่ยนสถานะจากการเป็นผู้ถูกมองไปสู่การเป็นผู้สร้างคุณค่า
ทางวัฒนธรรมที่สอดรับกับระบบความเชื่อของชุมชน ทำให้ความลื่นไหลของเพศและวัยได้รับ
การยอมรับในฐานะทรัพยากรทางสุนทรียะซึ่งเกื้อหนุนการดำรงอยู่ของกลุ่มความหลากหลาย
ทางเพศภายในโครงสร้างวัฒนธรรมท้องถิ่นอย่างมีศักดิ์ศรี” (ดังภาพที่ 1) ขณะเดียวกันลาน
นันทนาการดิจิทัลบนแพลตฟอร์ม TikTok และ YouTube ได้ขยายพื้นที่การมองเห็นและการ
ตีความเกย์วัฒนธรรมสู่สาธารณะในวงกว้าง ทำให้การแสดงจริตยายและสุนทรียภาพท้องถิ่นถูก
ผลิตซ้ำ เจรจา และต่อรองความหมายในบริบทสังคมร่วมสมัยอย่างต่อเนื่อง (กังวาฬ ฟองแก้ว                    
และยิ่งยอด มัญชุวิสิฐ, 2566) 

 

ภาพที่ 1 การแสดงจริตยายของกลุ่มเกย์วัฒนธรรมในแพลตฟอร์ม Tik Tok 
ที่มา: https://www.tiktok.com 



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568)               | 21 

 

อย่างไรก็ตาม แม้จะมีการศึกษาด้านความหลากหลายทางเพศและนันทนาการจำนวน
มาก แต่ยังปรากฏช่องว่างสำคัญในการอธิบายเกย์วัฒนธรรมในฐานะปรากฏการณ์นันทนาการ
ที่มีการแสดงจริตและสุนทรียภาพเป็นแก่นกลางของประสบการณ์ โดยเฉพาะการสังเคราะห์
ความสัมพันธ์ระหว่างพื้นที่วัฒนธรรมท้องถิ่นกับสื่อดิจิทัลในฐานะกลไกการสร้างความหมาย 
การยอมรับ และการอยู่ร่วมกันของความแตกต่างในสังคมไทยอย่างเป็นระบบ ดังนั้น บทความ
วิชาการนี้จึงมุ่ง 1) ทบทวนและวิเคราะห์แนวคิดเชิงนันทนาการที่เกี่ยวข้องกับการแสดงออก
ทางวัฒนธรรมในสังคมร่วมสมัย 2) วิเคราะห์ “เกย์ว ัฒนธรรม” ในฐานะปรากฏการณ์
นันทนาการที่ปรากฏผ่านการแสดงจริตในบริบททางวัฒนธรรมร่วมสมัย 3) อธิบายพลวัตของ
การตีความและการรับรู้ทางสังคมต่อเกย์วัฒนธรรมในบริบทที่หลากหลาย ทั้งในพื้นที่วัฒนธรรม
ท้องถิ่นและสื่อดิจิทัล และ 4) สังเคราะห์บทบาทของนันทนาการในฐานะกลไกทางสังคมที่เอ้ือ
ให้ความหลากหลายทางเพศสามารถดำรงอยู่และอยู่ร่วมกับสังคมได้อย่างเคารพความแตกตา่ง           
โดยผู้เขียนคาดหวังว่าบทความนี้จะเป็นฐานองค์ความรู้ที่ช่วยขยายพรมแดนการศึกษาด้าน
นันทนาการเชิงวัฒนธรรม และนำไปสู่การออกแบบพื้นที่และกิจกรรมที่ตอบโจทย์การอยู่
รว่มกันในยุคแห่งความหลากหลายอย่างยั่งยืนในอนาคต 
 

นันทนาการกับการแสดงออกทางวัฒนธรรม  
ก่อนที่ผู ้เขียนจะอภิปรายประเด็นเกย์วัฒนธรรมในฐานะปรากฏการณ์นันทนาการ 

จำเป็นต้องสร้างความเข้าใจใหม่เกี่ยวกับนันทนาการให้พ้นจากกรอบในอดีตที่มองนันทนาการ
เป็นเพียงกิจกรรมยามว่างหรือการผ่อนคลายทางกายภาพ เพราะกรอบดังกล่าวไม่เพียงพอ
สำหรับการอธิบายปรากฏการณ์ทางสังคมร่วมสมัยที่มีความซับซ้อน โดยเฉพาะรูปแบบการ
แสดงออกเชิงสุนทรียะและการประกอบสร้างอัตลักษณ์ที่เกิดขึ้นในพื้นที่วัฒนธรรมต่าง ๆ ดังนั้น
นันทนาการในที่นี ้จึงถูกพิจารณาในฐานะพื้นที่ทางวัฒนธรรมที่เอื ้อต่อการสร้างความหมาย     
การเจรจาคุณค่า และการจัดวางตัวตนของมนุษย์ในสังคมร่วมสมัย ดังนี้ 

1. นันทนาการในฐานะพื้นที่การแสดงออกและการสร้างความหมาย 
การทำความเข้าใจนันทนาการในฐานะปรากฏการณ์ทางสังคมวัฒนธรรมจำเป็นต้อง

ก้าวข้ามนิยามเชิงกิจกรรมไปสู ่การมองว่า นันทนาการ คือ พื ้นที ่ปฏิบัติการ (space of 
practice) ที่มนุษย์ใช้จัดการอารมณ์ ความรู้สึก และความสัมพันธ์ ผ่านกลไกของความสนุกและ
สุนทรียภาพ นันทนาการจึงเป็นพื้นที่ที่เอ้ือให้ปัจเจกเชื่อมโยงกับชุมชนและสังคมในรูปแบบที่ไม่



22 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.6 (November - December 2025)                                 

แข็งตัวตามบรรทัดฐานเชิงสถาบัน (Hunnicutt, 1998; Jureniene & Stonyte, 2015) ซึ่งใน
มิตินี ้ นันทนาการมิได้ทำหน้าที่เพียงลดความตึงเครียด หากแต่เปิดพื้นที่ให้มนุษย์ได้เจรจา
ระหว่างความปรารถนาภายในกับกรอบคุณค่าและความคาดหวังภายนอก กระบวนการเข้าร่วม
กิจกรรมนันทนาการจึงกลายเป็นกระบวนการประกอบสร้างตัวตนที่มีพลวัต โดยอาศัยคุณค่าที่
ร ับรู ้ (perceived value) ซึ ่งผู ้เข้าร่วมเป็นผู ้ให้นิยามจากประสบการณ์ตรงของตนเอง                 
(Young Jae & Park, 2021) กล่าวคือ เมื่อกิจกรรมนันทนาการถูกใช้เป็นเครื่องมือในการ
สื่อสารอัตลักษณ์ กิจกรรมเหล่านั้นจะค่อย ๆ แปรสภาพเป็นระบบสัญลักษณ์ที่บอกเล่าสถานะ 
ความเชื่อ และจุดยืนทางวัฒนธรรมของกลุ่มคนอย่างมีนัยสำคัญ (Jureniene & Stonyte, 
2016) 

2. การแสดงจริตในฐานะปฏิบัติการนันทนาการ 
เมื่อมองว่านันทนาการเป็นลานปฏิบัติการอัตลักษณ์ ความลื่นไหลของเพศ บทบาท 

และช่วงวัยจึงไม่ใช่ความเบี่ยงเบน หากแต่เป็นผลลัพธ์ของปฏิบัติการทางสังคมที่เปิดโอกาสให้
ตัวตนถูกเล่นและจัดวางใหม่ได้อย่างยืดหยุ่น การแสดงจริตยายในบริบทนี้จึงมิใช่เพียงกิริยา
ท่าทางหรือการเลียนแบบ หากแต่เป็นการแสดงออกเชิงสุนทรียะที่ถูกทำให้เป็นกิจกรรม
นันทนาการ ซึ่งสามารถเรียนรู้ เลือกใช้ และปรับเปลี่ยนได้ตามบริบทของปฏิสัมพันธ์ โดยเฉพาะ
ในพ้ืนที่ที่ความสนุกและความงามช่วยลดแรงกดทับของบรรทัดฐานหลัก (Butler, 2004) 

การเล่นบทบาทผ่านจริตยายทำหน้าที่เป็นกลไกในการสื่อสารอำนาจ ความใกล้ชิด 
และความเป็นสมาชิกของกลุ ่ม โดยไม่จำเป็นต้องเผชิญหน้ากับโครงสร้างศีลธรรมอย่าง
ตรงไปตรงมา (Egner & Maloney, 2016) นอกจากนี้ นันทนาการยังเปิดพื้นที่ให้เกิดการ     
ข้ามวัย ผ่านการล้อเลียนหรือการยืมบทบาทจากช่วงวัยอื่น ซึ่งช่วยรื้อถอนลำดับชั้นทางอายุที่
ฝังอยู่ในชีวิตประจำวัน และทำให้สถานะทางสังคมกลายเป็นสิ่งที่ต่อรองและแปรเปลี่ยนได้
อย่างต่อเนื่อง  
 

เกย์วัฒนธรรมในฐานะปรากฏการณ์นันทนาการ 
เมื่อพิจารณาเกย์วัฒนธรรมผ่านกรอบนันทนาการ จะเห็นว่าปรากฏการณ์นี้มิได้เป็น

เพียงการรวมกลุ่มของผู้มีความหลากหลายทางเพศ หากแต่เป็นปฏิบัติการทางสังคมวัฒนธรรม
ที ่สะท้อนการต่อรองอำนาจเช ิงส ัญลักษณ์และการจ ัดการสุนทรียภาพอย่างมีช ั ้นเชิง              



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568)               | 23 

 

ดังนั้น เกย์วัฒนธรรมจึงควรถูกทำความเข้าใจในฐานะกระบวนการทางวัฒนธรรมมากกว่าการ
เป็นอัตลักษณ์ตายตัว ดังนี้ 

1. การจัดวางตัวตนผ่านกิจกรรมนันทนาการ 
ในกรอบนี้ อัตลักษณ์ของเกย์วัฒนธรรมมิใช่สิ่งที่มีอยู่ก่อนโดยกำเนิด หากแต่ถูกสร้าง

และจัดวางอย่างต่อเนื่องผ่านการมีส่วนร่วมในกิจกรรมนันทนาการ กล่าวคือ กิจกรรมตั้งแต่การ
เตรียมงานประเพณี การฝึกซ้อมการแสดง ไปจนถึงการรวมกลุ่มสร้างสรรค์งานศิลปะ ล้วนทำ
หน้าที่เป็นพื้นที่ทดลองบทบาทที่เปิดโอกาสให้สามารถสื่อสารตัวตนสู่สาธารณะได้อย่างมี         
กลยุทธ์ (Michael et al., 2023) ซ่ึงภายใต้กระบวนการดังกล่าว ความหมายของพ้ืนที่ปลอดภัย
มิได้หยุดอยู่ที่การคุ้มกันทางจิตใจ หากแต่ถูกยกระดับเป็นฐานอำนาจในการผลิตความหมาย
ใหม่ของตัวตน (Anderson & Knee, 2022) ส่งผลให้เกย์วัฒนธรรมสามารถเคลื่อนสถานะจาก
การเป็นผู้ถูกมอง ไปสู่การเป็นผู้สร้างคุณค่าที่สังคมยอมรับได้อย่างมีศักดิ์ศรี (Du Gay et al., 
2013) 

2. ความลื่นไหลของเพศ บทบาท และวัย 
จุดเด่นสำคัญของเกย์วัฒนธรรมในฐานะปรากฏการณ์นันทนาการ คือความสามารถใน

การใช้การแสดงออกเพื่อสะท้อนความลื่นไหลของเพศ บทบาท และช่วงวัย โดยเฉพาะการใช้
จริตเป็นเครื่องมือเชิงสัญญะในการคลายความตึงเครียดของกรอบเพศสภาพและลำดับชั้นทาง
สังคม การสำแดงเชิงสุนทรียะในลักษณะนี้ทำให้สถานะทางสังคมสามารถถูกเล่นได้ และต่อรอง
ได้อย่างยืดหยุ่น โดยใช้ความสนุกเป็นกลไกกลางในการสร้างความยอมรับ (King et al., 2021)
นอกจากนี้ ความลื่นไหลดังกล่าวยังปรากฏชัดในมิติของวัย ผ่านการหยิบยืมบทบาทและจริต
ยายมาใช้เป็นทรัพยากรเชิงสุนทรียะในการสร้างความสัมพันธ์กับชุมชน ซึ่งสะท้อนการสร้าง
อำนาจเชิงสัญลักษณ์ที่ทำให้การข้ามพรมแดนของเพศและวัยกลายเป็นสิ่งที่ยอมรับได้ในเชิง
วัฒนธรรม (Swartz, 2022) กล่าวโดยสรุป นันทนาการในเกย์วัฒนธรรมจึงมิใช่เพียงพื้นที่ของ
ความบันเทิง หากแต่เป็นกลไกสำคัญในการจัดการความสัมพันธ์และการดำรงอยู่ของความ
แตกต่างในสังคมร่วมสมัยอย่างสมเกียรติ  
 

พื้นที่วัฒนธรรมท้องถิ่น: การแสดงจริตและการตีความ 
การสำแดงจริตของเกย์วัฒนธรรมมิได้เกิดขึ้นในสภาวะสุญญากาศ หากแต่ฝังรากและ

สร้างความหมายอยู่ภายในพื้นที่ทางกายภาพและพื้นที่เชิงสัญลักษณ์ของชุมชน โดยเฉพาะใน



24 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.6 (November - December 2025)                                 

บริบทของวัฒนธรรมท้องถิ่นที่ประกอบด้วยจารีต ประเพณี และกรอบคุณค่าที่สั่งสมมาอย่าง
ยาวนาน ซึ่งพื้นที่เหล่านี้ทำหน้าที่ทั้งในฐานะเวทีสำหรับการแสดงออก และในขณะเดียวกันก็
เป็นกรอบกำกับที่คอยกำหนดขอบเขตของสิ่งที่สามารถสำแดงได้อย่างเหมาะสมหรือถูกตั้ง
คำถาม ซึ่งการทำความเข้าใจเกย์วัฒนธรรมในมิตินี้จึงจำเป็นต้องพิจารณานันทนาการในฐานะ
ปฏิบัติการทางสังคมที่ต้องอาศัยการอ่านบริบท การเลือกใช้จริต และการบริหารความหมาย
อย่างมีชั้นเชิง ดังนั้นในหัวข้อนี้ผู้เขียนจึงมุ่งสำรวจบทบาทของพ้ืนที่ประเพณีและกิจกรรมชุมชน
ในฐานะพื ้นที ่น ันทนาการ พร้อมทั ้งว ิเคราะห์พลวัตของการตีความทางสังคมที ่สะท้อน
ความสัมพันธ์เชิงอำนาจและทุนทางวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน ดังนี้  

1. นันทนาการในบริบทประเพณีและกิจกรรมชุมชน 
ในบริบทของวัฒนธรรมท้องถิ่น กิจกรรมประเพณีและพิธีกรรมทางศาสนามิได้ดำรงอยู่

เพียงในฐานะการสืบทอดจารีต หากแต่ถูกทำให้เป็นพ้ืนที่นันทนาการที่เอ้ือต่อการจัดวางตัวตน
ของเกย์ว ัฒนธรรมอย่างมีนัยสำคัญ กล่าวคือ ปรากฏการณ์ที ่เกิดขึ ้นในพื ้นที ่จริง เช่น                          
พิธีเรือมมะม็วดของกลุ่มชาติพันธุ์ไทย–เขมร (เตชภณ ทองเติม และคณะ, 2566) หรืองาน
นมัสการพระธาตุพนม สะท้อนให้เห็นว่ากลุ่มเกย์วัฒนธรรมได้หยิบยืมพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์มาสร้าง
ความเป็นพื้นที่นันทนาการเชิงสุนทรียะผ่านปฏิบัติการนุ่งผ้าโบราณ การร่ายรำ และการสำแดง
จริตที่สอดรับกับจารีตดั้งเดิม (กิ่งแก้ว ทิศตึง, 2559) ซึ่งปฏิบัติการดังกล่าวมิได้เป็นการท้าทาย
กรอบวัฒนธรรมโดยตรง หากแต่เป็นการแทรกตัวอย่างแยบยลเพื่อจัดการความสัมพันธ์ทาง
สังคมและสร้างความชอบธรรมในการดำรงอยู่ภายในชุมชน 

การมีส่วนร่วมในประเพณีแห่เทียนพรรษาหรือกิจกรรมชุมชนอื่น ๆ จึงมิใช่เพียงการ
พักผ่อนหย่อนใจ หากแต่เป็นพ้ืนที่นันทนาการที่เปิดให้เกิดสุนทรียวิภาษ (aesthetic dialectic) 
ระหว่างตัวตนของเกย์ว ัฒนธรรมกับสายตาของผู ้คนในพื ้นที ่ ( เตชภณ ทองเติม และ                          
คำล่า มุสิกา, 2568; พระครูใบฏีกาสุพจน์ ตปสีโล และคณะ, 2561; สุธิดา ตันเลิศ และคณะ, 
2567) กล่าวคือ ความประณีตของการแสดงออกและการเลือกใช้จริตอย่างเหมาะสมตาม
กาลเทศะทำหน้าที่เป็นใบเบิกทางเชิงสัญลักษณ์ที่ช่วยให้ความแตกต่างทางเพศสภาพถูกทำให้
กลมกลืนไปกับความงดงามของประเพณี ซึ่งสามารถสรุปได้ว่า นันทนาการในบริบทนี้มิได้เป็น
เพียงพื้นที่ผ่อนคลาย หากแต่เป็นกลไกกลางที่ช่วยลดแรงเสียดทาน เปิดพื้นที่การยอมรับ และ
ทำให้เกย์วัฒนธรรมสามารถสร้างตัวตนที่มีคุณค่าและศักดิ์ศรีภายในโครงสร้างวัฒนธรรม
ท้องถิ่นได้อย่างมั่นคง 

 



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568)               | 25 

 

2. พลวัตของการตีความทางสังคม: เก๋ เชย ตลก น่ารัก 
หัวใจสำคัญของพื้นที่นันทนาการท้องถิ่นคือข้อเท็จจริงที่ว่า การแสดงจริตเดียวกัน

สามารถถูกตีความและให้คุณค่าแตกต่างกันไปตามบริบทและทุนทางวัฒนธรรมของผู้รับสาร 
การแสดงจริตยายหรือการนุ ่งผ้าไทยในลักษณะที ่มีการขยายความหมายเชิงส ุนทรียะ 
(exaggeration) อาจถูกมองว่า “เก๋” และสร้างสรรค์ในสายตาของคนรุ่นใหม่หรือกลุ่มที่มีทุน
ทางสุนทรียะร่วมสมัย ขณะเดียวกันการแสดงออกในรูปแบบเดียวกันอาจถูกตีความว่า “ตลก” 
หรือ “เชย” ภายใต้กรอบการรับรู้ของกลุ่มที่ยึดถือบรรทัดฐานแบบจารีตนิยม (Bourdieu, 
2019; สมถวิล เอี่ยมโก๋ และวิกรม บุญนุ่น , 2564) ซึ่งความแตกต่างในการตีความดังกล่าว
สะท้อนให้เห็นถึงความไม่เท่าเทียมในการให้คุณค่าทางสังคม ซึ่งผูกโยงอยู่กับประสบการณ์ชีวิต 
ตำแหน่งแห่งที่ทางสังคม และอำนาจในการนิยามความหมาย 

ภายใต้พลวัตนี้ เกย์วัฒนธรรมจำเป็นต้องบริหารจัดการการแสดงจริตอย่างมีกลยุทธ์ 
โดยเลือกใช้ความ “น่ารัก” ความนอบน้อม หรืออารมณ์ขันแบบท้องถิ่น เป็นเครื่องมือในการ
สลายอคติและลดแรงปะทะเชิงสัญลักษณ์ (ศิลาศักดิ์ พระสุเมโธ และคณะ, 2565) ซ่ึงการที่จริต
สามารถถูกอ่านได้หลายความหมาย (polysemy) ทำให้นันทนาการกลายเป็นพื้นที่ต่อรอง
ความหมายที่เปิดโอกาสให้ความหลากหลายทางเพศสามารถแทรกตัวและสร้างความหมายใหม่
ได้โดยไม่ต้องเผชิญหน้ากับคุณค่าเดิมของสังคมอย่างรุนแรง ดังนั้นสรุปได้ว่า การตีความทาง
สังคมในพื้นที่นันทนาการจึงมิใช่กระบวนการตายตัว หากแต่เป็นการเจรจาต่อรองอย่างต่อเนื่อง
ที่ทำให้เกย์วัฒนธรรมสามารถดำรงอยู่ในพื้นที่วัฒนธรรมท้องถิ่นได้อย่างลื่นไหล มีพลวัต และ
ได้รับการยอมรับในระดับที่ซับซ้อนยิ่งขึ้น 

 

สื่อดิจิทัลในฐานะพื้นที่นันทนาการร่วมสมัย 
พลวัตของเทคโนโลยีอุบัติใหม่ในศตวรรษที่ 21 มิได้ทำหน้าที่เพียงเป็นสื่อกลางในการ

สื่อสาร หากแต่ได้สถาปนาพื้นที่นันทนาการรูปแบบใหม่ที่ปราศจากข้อจำกัดทางกายภาพและ
พรมแดนทางจารีตแบบดั้งเดิม การเคลื่อนย้ายสุนทรียภาพจากลานประเพณีและพื้นที่ชุมชนสู่
ลานนันทนาการดิจิทัลสะท้อนให้เห็นถึงการปรับตัวเชิงกลยุทธ์ของเกย์วัฒนธรรมในการแสวงหา
พื้นที่แสดงออกที่มีความเป็นอิสระ เปิดกว้าง และเข้าถึงผู้คนได้ในระดับสากล ซึ่งสื่อดิจิทัลใน
บริบทนี้จึงมิได้เป็นเพียงพื้นที่รองรับการแสดงออก หากแต่กลายเป็นพื้นที่นันทนาการร่วมสมัย
ที่เอื ้อให้เกิดการทดลองบทบาท การผลิตซ้ำความหมาย และการต่อรองอัตลักษณ์ภายใต้



26 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.6 (November - December 2025)                                 

เงื่อนไขใหม่ของสังคมเครือข่าย ดังนั้นหัวข้อนี้ผู้เขียนได้สรุปบทบาทของสื่อสังคมออนไลน์ใน
ฐานะพื้นที่นันทนาการ พร้อมทั้งสำรวจกลไกของอารมณ์ขันและการล้อเลียนในฐานะเครื่องมือ
เชิงสุนทรียะในการจัดการความหมายทางวัฒนธรรม ดังนี้ 

1. การเคลื่อนย้ายการแสดงจริตจากพื้นที่จริงสู่พื้นที่ดิจิทัล 
การขยายตัวของแพลตฟอร์มอย่าง Tiktok และ Youtube ได้กลายเป็นจุดเปลี ่ยน

สำคัญที่ทำให้เกย์วัฒนธรรมสามารถเคลื่อนย้ายการแสดงจริตและสุนทรียภาพท้องถิ่นเข้าสู่
พื้นที่สาธารณะในวงกว้างได้อย่างรวดเร็ว ภายใต้บริบทนี้ สื่อดิจิทัลมิได้ทำหน้าที่เพียงบันทึก
หรือถ่ายทอดภาพเหตุการณ์ หากแต่เป็นลานนันทนาการที่มีคุณลักษณะเชิงเทคโนโลยีที่เอ้ือต่อ
การสำแดงอัตลักษณ์อย่างเฉพาะเจาะจง หรือที่เรียกว่า queered affordances ซึ่งเปิดโอกาส
ให้ผู ้สร้างสรรค์เนื้อหาสามารถออกแบบ ตัดต่อ และควบคุมภาพแทนของตนเองได้อย่างมี        
ชั้นเชิง (Alcazaren & Labor, 2023; Duguay, 2023) ซ่ึงปฏิบัติการนันทนาการในพ้ืนที่ดิจิทัล
จึงมีลักษณะของการจงใจผลิตที่ประณีตกว่าในพื้นที่จริง ทำให้การแสดงจริตยายหรือการนุ่งผ้า
โบราณถูกยกระดับจากการแสดงเฉพาะถิ่นไปสู่การเป็นนวัตกรรมเชิงสุนทรียะที่ร่วมสมัยและ
เข้าถึงผู้ชมในวงกว้างมากยิ่งขึ้น 
 

 
 

ภาพที่ 2 การแสดงจริตของกลุ่มเกย์วัฒนธรรมบนพื้นที่ดิจิทัลผ่านแพลตฟอร์ม Tik Tok 
ที่มา: https://www.tiktok.com 

 



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568)               | 27 

 

การเปลี่ยนผ่านดังกล่าวส่งผลให้เกย์วัฒนธรรมได้รับการมองเห็น (visibility) และถูก
ตีความใหม่จากผู้ชมที่มีภูมิหลังทางวัฒนธรรมแตกต่างกัน กล่าวคือ สื่อดิจิทัลได้ทำหน้าที่เป็น
ลานนันทนาการที่เชื่อมโยงผู้คนผ่านกลไกของอัลกอริทึม นำไปสู่การก่อรูปของชุมชนแห่งการ
ตีความ (interpretive communities) ที่มีการแลกเปลี่ยนรสนิยมและให้คุณค่าต่อการแสดง
จริตในระดับที่ลุ่มลึกยิ่งขึ้น (รัชชานนท์ ศรีเพียชัย และคณะ, 2567) สรุปได้ว่าในมิตินี้ การแสดง
จริตในพื้นที่ดิจิทัลจึงมิใช่เพียงการเลียนแบบพฤติกรรมดั้งเดิม หากแต่เป็นกระบวนการผลิตซ้ำ
ทางวัฒนธรรมที่ช่วยให้ภูมิปัญญาท้องถิ่นสามารถปรับตัวและดำรงอยู่ได้อย่างมีพลวัตในสังคม
ร่วมสมัย (Jin, 2025) 

2. อารมณ์ขัน การล้อเลียน และการต่อรองความหมาย 
กลไกสำคัญที่ทำให้นันทนาการดิจิทัลของเกย์วัฒนธรรมสามารถสื่อสารกับสังคมใน     

วงกว้างได้อย่างมีประสิทธิภาพ คือการใช้อารมณ์ขันและการล้อเลียนในฐานะเครื่องมือเชิง
นันทนาการ อารมณ์ขันในบริบทนี้ทำหน้าที่เป็นกลไกทางสุนทรียะที่ช่วยลดแรงเสียดทานทาง
อุดมการณ์ และแปรเปลี่ยนประเด็นอัตลักษณ์ที่อาจถูกมองว่าเคร่งเครียดหรือเปราะบาง         
ให้กลายเป็นประสบการณ์ร่วมที่เข้าถึงได้ง่ายและเป็นมิตร (Fiske, 1990) อีกทั้ง การล้อเลียน
จริตหรือการหยิบยืมบทบาทต่างเพศมานำเสนอผ่านสื่อดิจิทัลจึงมิใช่การลดทอนคุณค่าของ
วัฒนธรรม หากแต่เป็นการต่อรองความหมายที่เปิดพื้นที่ให้สังคมได้เรียนรู้ความหลากหลาย
ผ่านความสนุกสนาน โดยไม่จำเป็นต้องเผชิญหน้ากับความขัดแย้งเชิงคุณค่าโดยตรง (Shaw & 
Sender, 2016) ซ่ึงปฏิบัติการเชิงนันทนาการดังกล่าวยังเอ้ือให้เกิดการตีความตัวตนในลักษณะ
ที่ลื่นไหลและไม่ตายตัว ผู้ชมสามารถมีส่วนร่วมในการให้ความหมาย แสดงความคิดเห็น หรือ
ผลิตซ้ำการแสดงจริตผ่านกิจกรรมออนไลน์ต่าง ๆ ซึ ่งทำให้การจัดการความหมายของ           
เกย์วัฒนธรรมมีลักษณะเป็นกระบวนการร่วมมากขึ้น (นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ , 2567) สรุปได้ว่า 
นันทนาการดิจิทัลจึงทำหน้าที่เป็นพื้นที่ต่อรองที่นุ่มนวลที่ความแตกต่างทางเพศสามารถแทรก
ตัวอยู่ในสำนึกของสังคมร่วมสมัยได้อย่างกลมกลืน ผ่านการสร้างประสบการณ์ร่วมที่ขับเคลื่อน
ด้วยความสนุก สุนทรียะ และการมีส่วนร่วมเชิงสร้างสรรค์ 

 

การสังเคราะห์องค์ความรู้และข้อเสนอเชิงสังคม 
การวิเคราะห์เกย์วัฒนธรรมผ่านเลนส์นันทนาการตลอดทั้งบทความนี้แสดงให้เห็นว่า 

ปรากฏการณ์ดังกล่าวมิได้ดำรงอยู่เพียงเพื่อความบันเทิงหรือการพักผ่อนหย่อนใจตามนิยาม



28 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.6 (November - December 2025)                                 

ดั้งเดิม หากแต่เป็นปฏิบัติการเชิงโครงสร้างที่มนุษย์ใช้สุนทรียภาพเป็นเครื่องมือในการจัดวาง
ตำแหน่งแห่งที ่ของตัวตน และต่อรองความหมายของการอยู ่ร ่วมกันในสังคมร่วมสมัย           
อีกทั้งการสังเคราะห์องค์ความรู้จากพื้นที่วัฒนธรรมท้องถิ่นสู่ลานนันทนาการดิจิทัลทำให้เห็น
บทบาทของนันทนาการในฐานะกลไกทางสังคมที่เอื้อให้ความหลากหลายสามารถดำรงอยู่ได้
โดยไม่จำเป็นต้องถูกทำให้เหมือนกัน ดังนั้นในหัวข้อนี้ผู้เขียนจึงมุ่งประมวลบทเรียนจากเกย์
วัฒนธรรมและการจัดการความลื่นไหลทางเพศในบริบทอีสาน เพื่อนำเสนอกรอบคิดเชิงสังคม
และเชิงนันทนาการศาสตร์ที่สามารถต่อยอดได้ในระยะยาว ดังนี้ 

1. เกย์วัฒนธรรมในฐานะบทเรียนของนันทนาการร่วมสมัย 
บทเรียนสำคัญที่สังเคราะห์ได้จากเกย์วัฒนธรรมในฐานะปรากฏการณ์นันทนาการ คือ

การทำให้นันทนาการก้าวพ้นบทบาทของกิจกรรมเพื่อความเพลิดเพลิน ไปสู่การเป็นพื้นที่
ยุทธศาสตร์ที่มนุษย์ใช้จัดการความหมายของตัวตนและความสัมพันธ์ทางสังคมอย่างแยบยล 
กล่าวคือ นันทนาการทำหน้าที่เป็นพื้นที่สำหรับการสำแดงจริตและการทดลองบทบาทที่มิได้ผูก
ติดกับกรอบอัตลักษณ์แบบตายตัว หากแต่เปิดโอกาสให้เกิดการเคลื่อนไหว ลื่นไหล และต่อรอง
ได้ตามบริบท โดยใช้ความสนุกและสุนทรียภาพเป็นกลไกกลางในการลดแรงเสียดทานทาง
สังคม (Henderson et al., 2004) ปรากฏการณ์ดังกล่าวสะท้อนให้เห็นว่านันทนาการสามารถ
ทำหน้าที่เป็นพื้นที่กลางของการอยู่ร่วมกันอย่างไม่ตายตัว ซึ่งความแตกต่างมิได้ถูกทำให้เป็น
ปัญหา หากแต่ถูกแปรสภาพเป็นทรัพยากรเชิงวัฒนธรรมที่เอ้ือให้เกิดการยอมรับและการเรียนรู้
ร่วมกัน ดังนั้น การแสดงจริตในเกย์วัฒนธรรมจึงมิใช่เพียงการเล่นบทบาทเพื่อความบันเทิง 
หากแต่เป็นปฏิบัติการเชิงสังคมที่ใช้สุนทรียภาพเป็นเครื ่องมือในการจัดการความขัดแย้ง                
เชิงอัตลักษณ์อย่างนุ่มนวล โดยไม่จำเป็นต้องเผชิญหน้าหรือท้าทายบรรทัดฐานหลักของสังคม
โดยตรง (Butler, 2004) โดยบทเรียนจากเกย์วัฒนธรรมในมิตินี้สามารถยืนยันศักยภาพของ
นันทนาการในฐานะเป็นกลไกสำคัญที่ช่วยให้สังคมสามารถดำรงอยู่กับความแตกต่างได้อย่างมี
ศักดิ์ศรี และเปิดพื้นที่ให้การอยู่ร่วมกันเกิดขึ้นผ่านประสบการณ์ที่มีความหมายร่วม มากกว่า
การบังคับให้สอดคล้องกับนิยามอัตลักษณ์เพียงแบบเดียว 

2. นันทนาการกับการจัดการความลื่นไหลทางเพศในสังคมไทย 
ในบริบทของสังคมไทย นันทนาการมีบทบาทสำคัญในฐานะกลไกทางสังคมที่ช่วยให้

ผู้คนสามารถอยู่ร่วมกับความคลุมเครือและความไม่แน่นอนของอัตลักษณ์ทางเพศได้อย่างมี    
วุฒิภาวะมากขึ้น โดยเฉพาะเมื่อความลื่นไหลทางเพศยังคงถูกห้อมล้อมด้วยกรอบศีลธรรมและ
บรรทัดฐานแบบแข็งตัว นันทนาการทำหน้าที่เป็นพื้นที่ผ่อนคลายความตึงเครียดเชิงคุณค่า     



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568)               | 29 

 

ผ่านการเปลี่ยนจุดสนใจจากการตัดสินเพศสภาพเชิงชีววิทยาไปสู่การรับรู้บทบาทเชิงหน้าที่ 
ความสามารถ และการมีส่วนร่วมในกิจกรรมร่วมกัน กล่าวคือ ปฏิบัติการนันทนาการที ่เปิด
พื้นที่ให้การแสดงจริตและสุนทรียภาพดำรงอยู ่ในรูปของความสนุก ความงาม และความ
น่าชื่นชม ช่วยลดการตัดสินเชิงศีลธรรมแบบเหมารวม และเอ้ือให้ความแตกต่างทางเพศถูกมอง
ในฐานะทรัพยากรทางสังคมมากกว่าความเบี่ยงเบน (กฤช วีรกุล และคณะ , 2567; นัยนา       
ชาประสิทธิ์ และพวงทอง อินใจ, 2566) อีกท้ัง กระบวนการดังกล่าวทำให้นันทนาการกลายเป็น
พื้นที่ฝึกฝนการอยู่ร่วมกันในความลื่นไหล ซึ่งสังคมไม่จำเป็นต้องเร่งปิดความหมายของตัวตน 
หากแต่เรียนรู้ที ่จะอยู่กับความไม่แน่นอนอย่างอดทนและเคารพศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์        
ดังนั้น การยอมรับความหลากหลายทางเพศผ่านกิจกรรมนันทนาการจึงมิใช่เพียงการเปิดพื้นที่
เชิงสัญลักษณ์ หากแต่เป็นกระบวนการปรับโครงสร้างการรับรู้ของสังคมที่ค่อย ๆ คลายกรอบ
การตีตรา และเปิดทางให้การอยู่ร่วมกันเกิดขึ้นได้โดยไม่ต้องบังคับให้ความแตกต่างถูกจัดวาง
อยู่ภายใต้นิยามเดียว (พระภิญโญ เอ่ียมสุวรรณ, 2567) 

3. ข้อเสนอเชิงแนวคิดต่อสังคม ชุมชน และนันทนาการ 
จากการสังเคราะห์องค์ความรู้เกี่ยวกับเกย์วัฒนธรรมในฐานะปรากฏการณ์นันทนาการ

ที่ปรากฏทั้งในพื้นที่วัฒนธรรมท้องถิ่นและสื่อดิจิทัล ผู้เขียนขอเสนอข้อค้นพบเชิงแนวคิดและ
ข้อเสนอเชิงสังเคราะห์ในสามระดับ ดังนี้ 

1) ข้อเสนอเชิงแนวคิดต่อสังคม 
สังคมควรปรับกรอบการทำความเข้าใจความหลากหลายทางเพศจากการมุ่งนิยาม

ตัวตนหรือสิทธิเชิงอัตลักษณ์ ไปสู่การพิจารณาบทบาทเชิงหน้าที่ของกิจกรรมนันทนาการ         
ที ่บ ุคคลและกลุ ่มคนใช้ในการดำรงอยู ่ร ่วมกันอย่างมีความหมาย กล่าวคือ การมอง                
เกย์วัฒนธรรมผ่านเลนส์นันทนาการช่วยให้เห็นว่า “ความแตกต่างทางเพศสามารถถูกทำให้เป็น
ทรัพยากรทางสังคมผ่านความสนุก สุนทรียภาพ และการมีส่วนร่วม มากกว่าการเป็นประเด็น
ความขัดแย้งเชิงศีลธรรมหรือบรรทัดฐาน” สังคมจึงสามารถเรียนรู้ที่จะอยู่กับความคลุมเครือ
และความไม่แน่นอนของอัตลักษณ์ได้อย่างยืดหยุ่น โดยไม่จำเป็นต้องตัดสินหรือจัดหมวดหมู่
มนุษย์อย่างแข็งตัว 

2) ข้อเสนอเชิงแนวคิดต่อชุมชนและพื้นที่วัฒนธรรม 
ในระดับชุมชน วัฒนธรรมท้องถิ ่น และกิจกรรมประเพณีควรถูกมองเป็นพื ้นที่

นันทนาการที่เอ้ือต่อการเรียนรู้ร่วมกันระหว่างความแตกต่าง มากกว่าการเป็นพ้ืนที่รักษาความ



30 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.6 (November - December 2025)                                 

บริสุทธิ์ของจารีตเพียงฝ่ายเดียว เกย์วัฒนธรรมในบริบทนี้มิได้ทำหน้าที่ท้าทายหรือทำลาย
วัฒนธรรม หากแต่ทำหน้าที่เป็น “ผู้จัดการสุนทรียภาพและความหมายทางวัฒนธรรมให้
สามารถสื่อสารกับสังคมร่วมสมัยได้อย่างมีชีวิตชีวา” เมื่อผนวกกับสื่อดิจิทัล ชุมชนสามารถ
ขยายพื้นที่การตีความและการมีส่วนร่วมออกไปสู่ผู้คนต่างวัย ต่างประสบการณ์ และต่างทุน
ทางวัฒนธรรม ทำให้วัฒนธรรมท้องถิ่นดำรงอยู่ได้อย่างมีพลวัตและไม่ถูกทำให้หยุดนิ่ง 

3) ข้อเสนอเชิงแนวคิดต่อนันทนาการศาสตร์ 
ในเชิงนันทนาการศาสตร์ บทความนี้เสนอให้ขยายกรอบการศึกษาจากการมุ่งเน้นการ

จัดการกิจกรรมหรือการใช้เวลาว่าง ไปสู่การทำความเข้าใจนันทนาการในฐานะกระบวนการ
จัดการความหมาย ความสัมพันธ์ และการต่อรองอัตลักษณ์ของมนุษย์ในสังคมที่เปลี่ยนแปลง
อย่างรวดเร็ว เกย์วัฒนธรรมแสดงให้เห็นว่า “นันทนาการสามารถทำหน้าที่เป็นกลไกทางสังคม
ที่ช่วยลดแรงเสียดทานทางวัฒนธรรม เปิดพื้นที่การทดลองบทบาท และเอื้อให้เกิดการอยู่
ร่วมกันอย่างไม่ตายตัว” ดังนั้น การพัฒนานันทนาการศาสตร์ในทิศทางนี้จะทำให้ศาสตร์มี
ศักยภาพในการอธิบายปรากฏการณ์ร่วมสมัยได้ลุ่มลึกยิ่งขึ้น และสามารถเป็นฐานองค์ความรู้
สำคัญในการออกแบบพื้นที่และนโยบายที่เคารพศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ในสังคมพหุลักษณ์ ได้
ครอบคลุมมากยิ่งขึ้น 
 

สรุป 
นันทนาการในสังคมร่วมสมัยมิได้เป็นเพียงกิจกรรมยามว่าง หากแต่เป็นพื ้นที่

ปฏิบัติการเชิงสัญญะที่มนุษย์ใช้จัดการอารมณ์ ความสัมพันธ์ และความหมายของการดำรงอยู่ 
โดยเฉพาะในบริบทของเกย์วัฒนธรรมซึ ่งปรากฏกายในฐานะกระบวนการนันทนาการที่
ขับเคลื่อนผ่านการสำแดงจริตอย่างมีพลวัต โดยการแสดงออกดังกล่าวมิได้ยึดติดกับเพศสภาพ
หรือช่วงวัยแบบตายตัว แต่เป็นการใช้สุนทรียภาพเชิงศิลป์ อารมณ์ขัน และการเล่นบทบาทเป็น
กลไกในการประกอบสร้างและจัดวางตำแหน่งแห่งที่ของตัวตนให้สอดรับกับบริบทวัฒนธรรมที่
ลื ่นไหล ทั้งในพื้นที่ประเพณีท้องถิ่นและลานนันทนาการดิจิทัล ซึ่งพลวัตของการตีความที่
แตกต่างกันระหว่างความเก๋ เชย ตลก หรือความน่ารัก สะท้อนให้เห็นว่านันทนาการคือพื้นที่
ต่อรองความหมายที่นุ่มนวล ช่วยลดแรงเสียดทานจากการตีตราและบรรทัดฐานเชิงศีลธรรม     
ที่แข็งตัว อีกทั้ง การเคลื่อนย้ายการแสดงจริตจากพื้นที่จารีตสู่สื ่อดิจิทัลยิ่งขยายขอบเขต         
การมองเห็นและเปิดพื้นที่กลางให้เกิดการเรียนรู้ร่วมกันผ่านประสบการณ์เชิงสุนทรียะ ดังนั้น 



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568)               | 31 

 

นันทนาการจึงทำหน้าที ่เป็นกลไกทางสังคมที่ทรงพลังในการจัดการความคลุมเครือของ          
อัตลักษณ์ เอื้อให้ความหลากหลายทางเพศสามารถดำรงอยู่และได้รับการยอมรับในฐานะ         
ผู้สร้างสรรค์คุณค่าทางวัฒนธรรม ซึ่งนำไปสู่การขยายพรมแดนของนันทนาการศาสตร์จาก    
การบริหารกิจกรรมสู่การทำความเข้าใจและบริหารจัดการความหมายและความสัมพันธ์ของ
มนุษย์ในสังคมพหุลักษณ์อย่างเคารพศักดิ์ศรีและความแตกต่างอย่างยั่งยืน 
 

เอกสารอ้างอิง 
กฤช วีรกุล สุภณิดา พวงผกา และยุภาพร ต๊ะรังษี. (2567). การเคลื่อนไหวเพื่อสิทธิของบุคคล

ที่มีความหลากหลายทางเพศในสังคมไทย: กรณีสิทธิในการสมรสและสิทธิในอัต
ลักษณ์ทางเพศ. วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัย
อุบลราชธานี, 1(ฉบับพิเศษ), 96–154. 

กังวาฬ ฟองแก้ว และยิ่งยอด มัญชุวิสิฐ. (2566). การใช้ประโยชน์โซเชียลมีเดียแบบคอนเวอร์
เจนซ์ของร่างทรงและผู้ประกอบพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์ที่เป็นเกย์และหญิงข้ามเพศในช่วง
แพร่ระบาดของไวรัสโควิด-19. วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยบูรพา, 31(1), 1–16. 

กิ่งแก้ว ทิศตึง. (2559). ร่างทรงและพื้นที่ทางสังคมของคนข้ามเพศ. วารสารสังคมศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 28(1), 87–108. 

เตชภณ ทองเติม พิทักษ์ มีดี และจีรนันท์ แก้วมา. (2566). เทยโบ: ความหลากหลายทางเพศ
กับการดำรงอยู่ของกิจกรรมเรือมมะม็วดของกลุ่มชาติพันธุ์ไทย–เขมรท่ามกลาง
สถานการณ์การระบาดของโควิด-19. วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์, 12(5), 
346–358. 

เตชภณ ทองเติม และคำล่า มุสิกา. (2568). "เกย์ว ัฒนธรรม" กับการต่อรองอัตลักษณ์           
ผ่านนันทนาการเชิงวัฒนธรรมในสังคมไทยร่วมสมัย: กรณีศึกษาประเพณีแห่เทียน
พรรษา จังหวัดอุบลราชธานี. วารสารศิลปวัฒนธรรมสวนสุนันทา, 5(2), 1–15. 

นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ. (2567). การรื้อพรมแดนข้ามวัฒนธรรมของปาร์ตี้เต้นรำเกย์และเทศกาล
สงกรานต ์ ในประเทศไทย .  วารสารนานาชาต ิ  มหาว ิทยาล ัยขอนแก่น                             
สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 14(2), 1–39. 



32 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.6 (November - December 2025)                                 

นัยนา ชาประสิทธิ์ และพวงทอง อินใจ. (2566). ความเชื่อมั่นของเยาวชนที่มีต่อบทบาทหน้าที่
ของสมาชิกสภาผู ้แทนราษฎร (สส.) ที ่เป็นเพศทางเลือก (LGBTQ+). วารสาร
สังคมศาสตร์และวัฒนธรรม, 7(9), 1–13. 

พระครูใบฏีกาสุพจน์ ตปสีโล พระครูวุฒิธรรมบัณฑิต พระศิวเดชน์ ญาณวโร ไชยสิทธิ์ อุดมโชค
นามอ่อน และกวีพล ศรีหะมงคล. (2561). บทบาทเยาวชนในประเพณีแห่เทียน
พรรษา: บทสะท้อนช่องว่างของกระบวนการเรียนรู้และสืบสานวัฒนธรรมท้องถิ่น
จังหวัดอุบลราชธานี.  วารสารสถาบันวิจ ัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏ
มหาสารคาม, 5(1), 77–90. 

พระภิญโญ เอ่ียมสุวรรณ (ปญฺญาทีโป). (2567). LGBTQ: บทบาททางศาสนาพุทธในสังคมไทย. 
วารสารปัญญาลิขิต, 3(2), 41–53. 

รัชชานนท์ ศรีเพียชัย อมรรัตน์ พรหมสาขา ณ สกลนคร และอุทุมพร หลอดโค. (2567).                    
การสร้างตัวตนของกลุ่มเพศทางเลือกบนพ้ืนที่สาธารณะและพ้ืนที่ทางสังคมออนไลน์. 
พัฒนวนัมรุง มหาวิทยาลัยราชภัฏบุรีรัมย์, 1(1), 123–138. 

ศิลาศักดิ์ พระสุเมโธ (บุญทอง) กุสุมา สุ่มมาตร์ และจิรวรรณ สิทธิศักดิ์. (2565). LGBTQ ความ
เสมอภาคของความเป็นมนุษย์และวาทกรรมความลื ่นไหลมิติเพศในสังคมไทย.  
Journal of Variety in Language and Literature, 6(3), 119–135. 

สมถวิล เอี่ยมโก๋ และวิกรม บุญนุ่น. (2564). การตีตราและการกดทับ LGBTQ ในสังคมไทย. 
วารสารวิชาการ มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร, 12(1), 384–398. 

สุธิดา ตันเลิศ สร้อยสุดา สุวรรณะ และเวทางค์ มาสงค์. (2567). จากเทียนเวียนหัวถึงประเพณี
แห่เทียนเข้าพรรษานานาชาติจังหวัดอุบลราชธานี. วารสาร มจร.อุบลปริทรรศน์ , 
9(2), 2525–2535. 

Alcazaren, H. K. G., & Labor, J. S. (2023). Queered affordances: Gender 
expressions of Filipino TikTok content creators.  Plaridel Journal of 
Communication, Media, and Society.  

Anderson, A. R., & Knee, E. (2022). Queer recreation.  Not playing around: 
Intersectional identities, media representation, and the power of 
sport, 89. 



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568)               | 33 

 

Bourdieu, P. (2019). Distinction: A social critique of the judgement of taste. 
In Social Stratification, Class, Race, and Gender in Sociological 
Perspective, Second Edition (pp. 499-525). Routledge. 

Butler, J. (2004). Undoing gender. routledge. 
Du Gay, P., Hall, S., Janes, L., Madsen, A. K., Mackay, H., & Negus, K. (2013). Doing 

cultural studies: The story of the Sony Walkman. Sage. 
Duguay ,  S .  ( 2023 ) .  T i kTok ’ s  quee r  potent i a l :  I den t i t y ,  methods , 

movements. Social Media+ Society, 9(1), 20563051231157594. 
Egner, J., & Maloney, P. (2016). “It has no color, it has no gender, it’s gender 

bending”: Gender and sexuality fluidity and subversiveness in drag 
performance. Journal of Homosexuality, 63(7), 875-903. 

Fiske, J. (1990). 1 987. Television Culture. Londres. Methijen. 
Geertz, C. (1973). Chapter 1/Thick Description: Toward an interpretive theory of 

culture. The interpretation of cultures: Selected essays, 3-30. 
Henderson, K. A., Presley, J., & Bialeschki, M. D. (2004). Theory in recreation and 

leisure research: Reflections from the editors. Leisure sciences, 26(4), 
411-425. 

Hunnicutt, B. (1998). Leisure and play, still the basis of culture, recent 
developments in cultural anthropology and history. 

Jin, H. (2025). Towards Non-linear Cultural Production and systems of machinic 
agency: in the case of TikTok value generation.  arXiv preprint 
arXiv:2503.16137. 

Jureniene, V., & Andre Stonyte, A. (2016). Recreational activities in cultural 
centres. Transformations in Business & Economics, 15(1/37), 244–253. 

Jureniene, V., & Stonyte, A. A. (2015). Recreational activities in cultural centres: A 
theoretical approach. International Journal on Global Business 
Management & Research, 4(1), 83–90. 



34 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.6 (November - December 2025)                                 

King, H., Crossley, S., & Smith, R. (2021). Responsibility, resilience and symbolic 
power. The Sociological Review, 69(5), 920–936. 

Michael, R. W., Joslin, J., & Kristen, A. R. (2023). Lesbian, gay, bisexual, transgender, 
and queer students on campus: Fostering inclusion through research, 
policy, and practice. In Transforming Understandings of Diversity in Higher 
Education (pp. 57–80). Routledge. 

Shaw, A., & Sender, K. (2016). Queer technologies: Affordances, affect, 
ambivalence. Critical Studies in Media Communication, 33(1), 1-5. 

Swartz, D. L. (2022). Symbolic power, politics, and intellectuals: The political 
sociology of Pierre Bourdieu. University of Chicago Press. 

Wood, B.  (1998) .  Stuart Hall 's  cultural studies and the problem of 
hegemony. British Journal of Sociology, 399-414. 

Young Jae, K., & Park, Y. J. (2021). The relationship between the perceived value 
and leisure benefits of cultural and artistic leisure participation: 
Application of hierarchical regression analysis. Revista Argentina de Clínica 
Psicológica, 30(2), 49. 

 

 
  
 


