
การพัฒนารูปแบบการเรียนรู้ตามหลักพุทธจิตวิทยาเพื่อเสรมิสร้าง
คุณธรรมจริยธรรมของนักเรียน* 

  THE DEVELOPMENT OF A LEARNING MODEL BASED ON BUDDHIST 
PSYCHOLOGY PRINCIPLES TO ENHANCE STUDENTS’ MORALITY AND ETHICS 

                              
ภัสรา คุ้มปรุ1, พระมหาอำพล ธนปญฺโญ (ชัยสารี)2, พระครูอโสกภัทรวงศ์3  

และ พระครูสมุห์กฤติพิสฐิ กิตฺติธมฺโม (จ่าพันธ)์4 

Passara Khumpu1, Phramaha Ampol Dhanapanyo (Chaisaree)2, Phrakhruasokpattarawong3  
and Phrakhrusamukitphisit Kittidhammo4 

1นักวิชาการอิสระ 
1Independent Scholar, Thailand 

2-4มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 
2-4Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nong Khai Campus, Thailand 

Corresponding Author’s Email: passara_18@hotmail.com 
วันที่รับบทความ : 27 ตุลาคม 2568; วนัแก้ไขบทความ 31 ตุลาคม 2568; วันตอบรับบทความ : 31 ตุลาคม 2568 

Received 16 October 2025; Revised 31 October 2025; Accepted 31 October 2025 

 

บทคัดย่อ 
 การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1. ศึกษาแนวคิด ทฤษฎี และหลักพุทธจิตวิทยาที่
เกี ่ยวข้องกับการพัฒนารูปแบบการเรียนรู ้เพื ่อเสริมสร้างคุณธรรมจริยธรรมของนักเรียน  
2. พัฒนารูปแบบการเรียนรู้ตามหลักพุทธจิตวิทยา และ 3. ประเมินผลการใช้รูปแบบการเรียนรู้

 
*

 ภัสรา คุ้มปรุ, พระมหาอำพล ธนปญฺโญ (ชัยสารี), พระครูอโสกภัทรวงศ์ และ พระครูสมุห์กฤติพิสิฐ กิตฺติธมฺโม (จ่าพนัธ์). 
(2568). การพัฒนารูปแบบการเรียนรู้ตามหลักพุทธจิตวิทยาเพือ่เสริมสร้างคุณธรรมจริยธรรมของนักเรียน. วารสารนวตักรรม

สังคมศาสตร์, 2(5), 1-15. 
Passara Khumpu, Phramaha Ampol Dhanapanyo (Chaisaree), Phrakhruasokpattarawong 

and Phrakhrusamukitphisit Kittidhammo. (2025). The Development of a Learning Model Based on Buddhist 
Psychology Principles to Enhance Students’ Morality and Ethics. Journal of Social Sciences Innovations, 

2(5), 1-15.;  
DOI: https://doi.org/10.14456/jssi.2025.18      

Website: https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jssi 

  

mailto:passara_18@hotmail.com
https://doi.org/10.14456/jssi.2025.1
https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jssi


2 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.5 (September - October 2025)                                 

ดังกล่าวต่อการพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมของนักเรียน การวิจัยนี้เป็นการวิจัยและพัฒนา 
ดำเนินการเป็น 3 ขั้นตอน ได้แก่ 1) การศึกษาข้อมูลพื้นฐานและแนวคิดที่เกี่ยวข้อง 2) การ
สร้างและตรวจสอบความเหมาะสมของรูปแบบโดยผู้เชี ่ยวชาญจำนวน 9 ท่าน และ 3) การ
ทดลองใช้รูปแบบกับนักเรียนระดับมัธยมศึกษาตอนต้นจำนวน 60 คน โดยใช้แบบประเมิน
คุณธรรมจริยธรรม แบบสอบถามความคิดเห็น และแบบสังเกตพฤติกรรมเป็นเครื่องมือในการ

เก็บข้อมูล การวิเคราะห์ข้อมูลโดยใช้สถิติพื้นฐาน ได้แก่ ค่าเฉลี่ย (𝑥̄ ) ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน 
(S.D.) และการทดสอบค่าที (t-test) เพ่ือเปรียบเทียบก่อนและหลังการทดลอง การวิเคราะห์
เชิงคุณภาพ ใช้วิธีวิเคราะห์เนื้อหา  
 ผลการวิจัยพบว่า 1. เพื่อศึกษาความรู้ แนวคิด ทฤษฎี และหลักพุทธจิตวิทยาที่
เกี่ยวข้องกับการพัฒนารูปแบบการเรียนรู้เพื่อเสริมสร้างคุณธรรมจริยธรรมของนักเรียน พบว่า
หลักพุทธจิตวิทยาที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้อย่างมีประสิทธิภาพประกอบด้วย สติ สมาธิ 
และปัญญา โดยสติช่วยให้นักเรียนรู้เท่าทันอารมณ์และการกระทำ สมาธิช่วยให้จิตตั้งมั่นและ
ควบคุมพฤติกรรมได้เหมาะสม ส่วนปัญญาช่วยให้เข้าใจสิ่งต่าง ๆ อย่างถูกต้องตามหลักเหตุผล
และศีลธรรม อีกท้ังแนวคิดพุทธจิตวิทยายังเน้นการพัฒนาจิตใจผ่านจิตตภาวนาเพ่ือส่งเสริมการ
รู ้จักตนเองและปรับพฤติกรรมในทางที ่ดี 2. เพื ่อพัฒนารูปแบบการเรียนรู ้ตามหลักพุทธ
จิตวิทยา พบว่ารูปแบบที่พัฒนาขึ้นมี 3 องค์ประกอบหลัก ได้แก่ (1) หลักพุทธจิตวิทยา คือ สติ 
สมาธิ และปัญญา 2) กระบวนการเรียนรู้ 5 ขั้นตอน ได้แก่ ตระหนักรู้ พิจารณา ปฏิบัติ สะท้อน
ผล และพัฒนา และ 3) บทบาทของครูและผู้เรียนที่เน้นการมีส่วนร่วม ครูทำหน้าที่อำนวย
ความสะดวก ส่วนผู ้เรียนมีบทบาทในการคิดและปฏิบัติด้วยตนเอง ผลการประเมินโดย
ผู้เชี่ยวชาญ 9 ท่านพบว่ารูปแบบมีความเหมาะสมในระดับมากถึงมากที่สุด 3. เพื่อประเมินผล
การใช้รูปแบบการเรียนรู้ดังกล่าว พบว่า นักเรียนระดับมัธยมศึกษาตอนต้นจำนวน 60 คนที่
ได้รับการจัดกิจกรรมตามรูปแบบนี้มีคุณธรรมจริยธรรมเพ่ิมขึ้นอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ 
.05 โดยเฉพาะด้านความรับผิดชอบ ระเบียบวินัย และความเมตตา นักเรียนมีสมาธิ ตั้งใจเรียน 
และสามารถสะท้อนคิดทางศีลธรรมได้ดีขึ้น ความพึงพอใจต่อรูปแบบอยู่ในระดับมากท่ีสุด โดย
เห็นว่ากระบวนการเรียนรู้ตามหลักพุทธจิตวิทยามีความน่าสนใจ เข้าใจง่าย และช่วยส่งเสริม
การพัฒนาจิตใจและพฤติกรรมเชิงคุณธรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
คำสำคัญ: พุทธจิตวิทยา, การพัฒนารูปแบบการเรียนรู้, คุณธรรมจริยธรรม, นักเรียน 
 

 



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)               | 3 

 

Abstract 
 The objectives of this research were: 1. to study concepts, theories, and 
Buddhist psychological principles related to developing a learning model for 
enhancing students’ morality and ethics; 2. to develop a learning model based 
on Buddhist psychology; and 3. to evaluate the effectiveness of the developed 
model. This study employed a research and development (R&D) design 
conducted in three phases: (1) reviewing relevant concepts and empirical studies, 
(2) constructing and validating the model by nine experts, and (3) implementing 
the model with 60 lower secondary students. Research instruments included a 
moral and ethical assessment form, a questionnaire, and a behavioral 
observation form. Data analysis was performed using basic statistics including 

mean (𝑥̄ ), standard deviation (S.D.), and t-test to compare before and after the 
experiment. Qualitative analysis used content analysis. 
 The research results revealed that 1. To study the concepts, theories, 
and Buddhist psychological principles related to the development of a learning 
model for enhancing students’ morality and ethics, it was found that the 
Buddhist psychological principles that can be effectively applied consist of 

mindfulness (sati), concentration (samādhi), and wisdom (paññā). Mindfulness 
helps students become aware of their emotions and actions, concentration 
enables them to maintain focus and control their behavior appropriately, while 
wisdom allows them to understand things correctly based on reason and 
morality. Moreover, Buddhist psychology emphasizes mental development 

through cittabhāvanā (mental cultivation), which encourages self-awareness and 
positive behavioral transformation. 2. To develop a learning model based on 
Buddhist psychology, the developed model comprised three main components: 
(1) Buddhist psychological principles—mindfulness, concentration, and wisdom; 
(2) a five-step learning process—awareness, contemplation, practice, reflection, 
and development; and (3) the roles of teachers and students that emphasize 



4 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.5 (September - October 2025)                                 

participatory learning. Teachers act as facilitators, while students play an active 
role in thinking and practicing independently. Evaluation by nine experts 
indicated that the developed model was appropriate and consistent with 
Buddhist psychological principles at a high to the highest level. 3. To evaluate 
the effectiveness of the learning model, it was found that 60 lower secondary 
school students who participated in the learning activities showed a statistically 
significant improvement in moral and ethical behavior at the .05 level, 
particularly in responsibility, discipline, and kindness. Students demonstrated 
greater concentration, learning engagement, and moral reflection. Their 
satisfaction toward the learning model was at the highest level, as they found 
the process engaging, easy to understand, and effective in promoting moral and 
behavioral development. These findings indicate that integrating Buddhist 
psychological principles into the learning process can effectively enhance 
students’ morality and ethics. 
Keyword: Buddhist Psychology, Learning Model Development, Morality and 
Ethics, Students 
 
 

บทนำ 
 ในยุคโลกาภิวัตน์ที่การเปลี่ยนแปลงทางเทคโนโลยีและสื่อสารมวลชนขยายตัวอย่าง

รวดเร็ว ส่งผลให้เยาวชนในปัจจุบันได้รับอิทธิพลจากวัฒนธรรมภายนอกและบริโภคนิยมมาก

ขึ้น ซึ่งนำไปสู่ปัญหาทางพฤติกรรม คุณธรรม และจริยธรรมที่ลดลง (สุภาพร มณีรัตน์ , 2565) 

ระบบการศึกษาไทยจึงจำเป็นต้องพัฒนากระบวนการเรียนรู้ที่ไม่เพียงมุ่งเน้นผลสัมฤทธิ์ทาง

วิชาการเท่านั้น แต่ต้องเสริมสร้างคุณธรรมจริยธรรมเพื่อพัฒนาผู้เรียนให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ 

ทั้งทางด้านความรู้ ความคิด และจิตใจ (กระทรวงศึกษาธิการ, 2564) 

 แนวคิดทาง พุทธจิตวิทยา (Buddhist Psychology) เป็นแนวทางสำคัญที่สามารถ
ประยุกต์ใช้ในกระบวนการเรียนรู้เพื่อพัฒนาจิตใจและพฤติกรรมของผู้เรียนอย่างลึกซึ้ง โดย
พุทธจิตวิทยามุ่งเน้นให้บุคคลเข้าใจธรรมชาติของจิต รู้เท่าทันอารมณ์ และพัฒนา “สติ สมาธิ 



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)               | 5 

 

และปัญญา” เพ่ือการรู้แจ้งและการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมไปในทางที่ดี (พุทธทาสภิกขุ, 2547; 
Rahula, 1974) กระบวนการนี้สอดคล้องกับทฤษฎีการเรียนรู้เชิงมนุษยนิยม (Humanistic 
Learning Theory) ที่เชื่อว่าผู้เรียนสามารถพัฒนาได้ด้วยศักยภาพภายในผ่านการสะท้อนคิด
และการเรียนรู้ด้วยตนเอง (Rogers, 1983) 
 ในบริบทของการศึกษาไทย งานวิจัยจำนวนมากระบุว่า การบูรณาการหลักพุทธ
ธรรมและจิตวิทยาพุทธเข้ากับการเรียนรู้สามารถเสริมสร้างความรับผิดชอบ ความเมตตา และ
การมีสติของผู ้เรียนได้อย่างมีนัยสำคัญ (เกรียงศักดิ ์ สังข์วรรณะ , 2563; บุญช่วย พรหม
ประทาน, 2566) ซึ่งสอดคล้องกับแนวนโยบายของกระทรวงศึกษาธิการที่ส่งเสริม “การศึกษา
บนฐานคุณธรรม” เพ่ือพัฒนาคนไทยให้มีคุณภาพและคุณธรรมควบคู่กัน (กระทรวงศึกษาธิการ
, 2566) 
 อย่างไรก็ตาม การจัดการเรียนรู้ในสถานศึกษาส่วนใหญ่ยังคงขาดรูปแบบที่เป็นระบบ
ในการนำหลักพุทธจิตวิทยามาใช้ในการพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมของผู้เรียนอย่างต่อเนื่อง จึง
เกิดความจำเป็นในการพัฒนา “รูปแบบการเรียนรู้ตามหลักพุทธจิตวิทยา” ที่สามารถนำไปใช้
ได้จริงในบริบทของโรงเรียนไทย เพื่อเสริมสร้างการเรียนรู้ที ่เชื ่อมโยงระหว่างความรู ้ทาง
วิชาการกับการพัฒนาจิตใจ 
 ดังนั้น งานวิจัยนี้จึงมุ่ง พัฒนารูปแบบการเรียนรู้ตามหลักพุทธจิตวิทยาเพ่ือเสริมสร้าง
คุณธรรมจริยธรรมของนักเรียน โดยศึกษาพื้นฐานแนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้อง ตรวจสอบ
ความเหมาะสมของรูปแบบ และทดลองใช้ในสถานศึกษา เพื่อให้ได้รูปแบบที่สามารถนำไป
ประยุกต์ใช้ในการจัดการเรียนรู้เชิงคุณธรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพและยั่งยืน 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพื่อศึกษาหลักการ แนวคิด และทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการเรียนรู้ตามหลักพุทธ
จิตวิทยาในการเสริมสร้างคุณธรรมจริยธรรมของนักเรียน 
 2. เพื่อพัฒนารูปแบบการเรียนรู้ตามหลักพุทธจิตวิทยาที่เหมาะสมกับการเสริมสรา้ง
คุณธรรมจริยธรรมของนักเรียนระดับมัธยมศึกษา 
 3. เพื่อประเมินผลความเหมาะสมและประสิทธิผลของรูปแบบการเรียนรู้ตามหลัก
พุทธจิตวิทยาที่พัฒนาขึ้นต่อการพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมของนักเรียน 
 



6 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.5 (September - October 2025)                                 

การทบทวนวรรณกรรม 
 1. แนวคิดเรื่องคุณธรรมและจริยธรรมของนักเรียน 
 “คุณธรรม” หมายถึง คุณลักษณะทางจิตใจที่ดีงาม เป็นแนวทางในการประพฤติ
ปฏิบัติที่ถูกต้อง ส่วน “จริยธรรม” หมายถึง การแสดงออกทางพฤติกรรมที่สอดคล้องกับหลัก
คุณธรรมและบรรทัดฐานทางสังคม (เกรียงศักดิ์ สังข์วรรณะ , 2563) ในบริบทของการศึกษา
ไทย การปลูกฝังคุณธรรมจริยธรรมถือเป็นพันธกิจสำคัญของสถานศึกษาในการพัฒนาผู้เรียนให้
เป็นพลเมืองที่มีคุณภาพ (กระทรวงศึกษาธิการ, 2566) 
 โคห์ลเบิร์ก (Kohlberg, 1981) เสนอ “ทฤษฎีพัฒนาการทางจริยธรรม (Moral 
Development Theory)” ว่าการพัฒนาจริยธรรมเกิดขึ้นเป็นลำดับขั้นจากการหลีกเลี่ยงโทษ
ไปจนถึงการตัดสินใจบนหลักสากล การจัดการเรียนรู้ที่ส่งเสริมการคิดวิเคราะห์ทางศีลธรรมจะ
ช่วยให้ผู้เรียนมีพัฒนาการทางจริยธรรมสูงขึ้น 
 2. หลักพุทธจิตวิทยาในกระบวนการเรียนรู้ 
 พุทธจิตวิทยา (Buddhist Psychology) มุ่งเน้นการทำความเข้าใจ “จิต” ของ
มนุษย์ ทั้งในด้านโครงสร้าง กระบวนการ และการฝึกฝนเพื่อการรู้แจ้ง (พุทธทาสภิกขุ , 2547) 
โดยมีแก่นสำคัญคือ “สติ–สมาธิ–ปัญญา” ซึ่งเป็นเครื่องมือในการรู้เท่าทันและปรับเปลี่ยน
พฤติกรรมของตนเองให้เป็นไปในทางกุศล (Rahula, 1974) 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต , 2558) อธิบายว่า พุทธจิตวิทยาเป็นการศึกษา 
“กระบวนการแห่งจิตที่สัมพันธ์กับเหตุแห่งทุกข์และการดับทุกข์” การเรียนรู้ตามหลักพุทธ
จิตวิทยาจึงเป็นการพัฒนาผู้เรียนให้เข้าใจตนเอง รู้เท่าทันอารมณ์ และสามารถควบคุมจิตใจให้
ดำเนินไปในทางที่ถูกต้อง ซึ่งเป็นรากฐานของการมีคุณธรรมจริยธรรม 
 3. ทฤษฎีการเรียนรู้ที่เกี่ยวข้อง 
 ทฤษฎีการเรียนรู ้เชิงมนุษยนิยม (Humanistic Learning Theory) ของ Rogers 
(1983) เน้นการพัฒนาผู้เรียนโดยมองว่ามนุษย์มีศักยภาพภายในที่สามารถเรียนรู้ได้ด้วยตนเอง
หากได้รับสภาพแวดล้อมที่เปิดโอกาสและไม่กดดัน ซึ่งสอดคล้องกับหลักพุทธจิตวิทยาที่ให้
ความสำคัญกับการรู้จักตนเองและการพัฒนา “ภายใน” 
 นอกจากนี้ ทฤษฎีการสร้างองค์ความรู้ (Constructivism) ของ Piaget (1973) และ 
Vygotsky (1978) ชี้ว่าผู้เรียนเป็นผู้สร้างความรู้จากประสบการณ์และปฏิสัมพันธ์ทางสังคม 



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)               | 7 

 

กระบวนการเรียนรู้เชิงพุทธที่ให้ผู้เรียนได้ “พิจารณา–ปฏิบัติ–สะท้อนผล” จึงมีลักษณะเป็น
การสร้างความรู้เชิงจิตวิญญาณควบคู่ไปกับความรู้ทางปัญญา 
 4. งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้อง 
 งานวิจัยของ เกรียงศักดิ์ สังข์วรรณะ (2563) พบว่า การจัดกิจกรรมการเรียนรู้เชิง
พุทธที่เน้นการเจริญสติและการสะท้อนคิดช่วยเพิ่มระดับความมีวินัยและความรับผิดชอบของ
นักเรียนมัธยมศึกษาอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที ่ระดับ .05 ขณะที่ บุญช่วย พรหมประทาน 
(2566) ศึกษาการบูรณาการหลักพุทธธรรมในรายวิชาสังคมศึกษา พบว่าผู้เรียนมีการพัฒนา
คุณธรรม ความอดทน และความเมตตาเพิ่มขึ้น นอกจากนี้ สุภาพร มณีรัตน์ (2565) ชี้ว่า การ
ใช้แนวคิดพุทธจิตวิทยาร่วมกับการเรียนรู้แบบสะท้อนคิด (Reflective Learning) สามารถ
ส่งเสริมพฤติกรรมจิตอาสาและความเห็นอกเห็นใจในหมู่นักเรียนได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
 จากการทบทวนวรรณกรรมดังกล่าว แสดงให้เห็นว่าการบูรณาการหลักพุทธจิตวิทยา
เข้ากับการจัดการเรียนรู้สามารถส่งเสริมพัฒนาการทางจิตใจและคุณธรรมของผู้เรียนได้อย่าง
เป็นระบบ แต่ยังขาดการพัฒนารูปแบบการเรียนรู้ที่มีองค์ประกอบชัดเจนและผ่านการทดสอบ
ประสิทธิผลในบริบทของโรงเรียนไทย ดังนั้น งานวิจัยนี้จึงมุ่งพัฒนา “รูปแบบการเรียนรู้ตาม
หลักพุทธจิตวิทยา” เพื่อเป็นแนวทางเชิงประยุกต์สำหรับครูและสถานศึกษาในการเสริมสร้าง
คุณธรรมจริยธรรมของนักเรียนอย่างยั่งยืน 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยและพัฒนา (Research and Development: R&D) ตาม
แนวทางของ Borg และ Gall (1989) ที่มุ่งสร้างและตรวจสอบประสิทธิภาพของรูปแบบการ
เรียนรู้ โดยมีขั้นตอนการดำเนินงาน 3 ขั้นตอนหลัก ดังนี้ 
 1. ขั้นที่ 1: การศึกษาแนวคิด ทฤษฎี และสภาพปัญหา (Needs Analysis and 
Theoretical Study) 
 ผู้วิจัยได้ศึกษาเอกสาร งานวิจัย และหลักพุทธจิตวิทยาที่เกี่ยวข้องกับการเรียนรู้และ
การพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมของนักเรียน เพื่อกำหนดกรอบแนวคิดในการพัฒนารูปแบบ 
(พุทธทาสภิกขุ , 2547; Rogers, 1983; Rahula, 1974) รวมทั ้งสำรวจความคิดเห ็นของ
ครูผู ้สอนและนักเรียนระดับมัธยมศึกษาตอนต้น จำนวน 60 คน เกี่ยวกับปัญหาและความ



8 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.5 (September - October 2025)                                 

ต้องการในการจัดการเรียนรู้เชิงคุณธรรม โดยใช้แบบสอบถามแบบมาตราส่วน 5 ระดับ (Likert 
Scale) เพ่ือเป็นข้อมูลพื้นฐานในการออกแบบรูปแบบการเรียนรู้ 
 2. ขั ้นที ่ 2: การพัฒนารูปแบบการเร ียนรู ้ตามหลักพุทธจิตวิทยา (Model 
Development) 
 ผู้วิจัยได้ดำเนินการออกแบบรูปแบบการเรียนรู้โดยอิงหลักพุทธจิตวิทยา 3 ด้าน 
ได้แก่ 
 1. ด้านสติ (Mindfulness) 
 2. ด้านสมาธิ (Concentration) 
 3. ด้านปัญญา (Wisdom) 
 ซึ่งเป็นกระบวนการพัฒนาจิตเพื ่อควบคุมพฤติกรรมและอารมณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต , 
2558) 
 รูปแบบการเรียนรู้ที่พัฒนาขึ้นประกอบด้วย 3 องค์ประกอบหลัก ได้แก่ 
 -หลักการ (Principles): ยึดหลักพุทธจิตวิทยาและทฤษฎีการเรียนรู้เชิงมนุษยนิยม 
 -กระบวนการ (Process): 5 ขั้นตอน ได้แก่ ตระหนักรู้ พิจารณา ปฏิบัติ สะท้อนผล  
พัฒนา 
 -ผลลัพธ์ที่คาดหวัง (Outcomes): การพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมของผู้เรียน 
 จากนั้นนำเสนอร่างรูปแบบให้ผู้เชี่ยวชาญจำนวน 9 ท่าน ประกอบด้วยนักวิชาการ
ทางพุทธจิตวิทยา นักการศึกษา และครูผู้มีประสบการณ์ ประเมินความเหมาะสมของรูปแบบ
ด้วยแบบประเมินค่าดัชนีความสอดคล้อง ( Index of Item-Objective Congruence: IOC) 
โดยกำหนดเกณฑ์การยอมรับไว้ที่ ≥ 0.50 (Best & Kahn, 2006) 
 3. ข ั ้ น ท ี ่  3: ก า ร ทดลอ ง ใ ช ้ แ ล ะป ร ะ เ ม ิ น ป ร ะส ิ ท ธ ิ ผ ลขอ ง ร ู ปแบบ 
(Implementation and Evaluation) 
 รูปแบบที่ผ่านการปรับปรุงถูกนำไปทดลองใช้กับนักเรียนระดับมัธยมศึกษาตอนต้น 
โรงเรียนสังกัดสำนักงานเขตพื้นที่การศึกษามัธยมศึกษาแห่งหนึ่งในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ 
จำนวน 60 คน แบ่งเป็นกลุ่มทดลองและกลุ่มควบคุม กลุ่มละ 30 คน โดยดำเนินการสอนเป็น
เวลา 8 สัปดาห์ 
 3.1 เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย 
 -แบบประเมินคุณธรรมจริยธรรมของนักเรียน (5 ด้าน ได้แก่ ความซื่อสัตย์ ความ
รับผิดชอบ ความมีระเบียบวินัย ความเมตตา และการรู้เท่าทันอารมณ์) 



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)               | 9 

 

 -แบบสอบถามความพึงพอใจต่อรูปแบบการเรียนรู้ 
 -แบบสังเกตพฤติกรรมเชิงคุณธรรมในห้องเรียน 
 3.2 การวิเคราะห์ข้อมูล 

 -ใช้สถิติพ้ืนฐาน ได้แก่ ค่าเฉลี่ย (𝑥̄ ), ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน (S.D.), และการทดสอบ
ค่าที (t-test) เพ่ือเปรียบเทียบก่อนและหลังการทดลอง 
 -การวิเคราะห์เชิงคุณภาพ ใช้วิธีวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) จากแบบ
สัมภาษณ์และบันทึกการสังเกต 
 4. เกณฑ์การตัดสินคุณภาพของรูปแบบ (Model Validation Criteria) 
 เกณฑ์การตัดสินคุณภาพของรูปแบบการเรียนรู้ที ่พัฒนาขึ้นพิจารณาจาก 3 ด้าน 
ได้แก่ 
 4.1 ความเหมาะสมขององค์ประกอบและขั้นตอนในรูปแบบ (IOC ≥ 0.80) 
 4.2 ประสิทธิผลของรูปแบบในการพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมของผู ้เรียน (ระดับ
นัยสำคัญ .05) 
 4.3 ความพึงพอใจของผู้เรียนต่อรูปแบบอยู่ในระดับ “มาก” ขึ้นไป 
 

ผลการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้มุ่งพัฒนาและตรวจสอบประสิทธิผลของรูปแบบการเรียนรู้ตามหลัก

พุทธจิตวิทยาเพื่อเสริมสร้างคุณธรรมจริยธรรมของนักเรียน ผลการวิจัยสามารถสรุปได้เป็น 3 

ประเด็นหลัก ดังนี้ 

 1. ผลการศึกษาหลักการ แนวคิด และความต้องการจำเป็นของผู้มีส่วนเกี่ยวข้อง 
 ผลจากการศึกษาข้อมูลพื้นฐานและความต้องการของผู้เรียนและครู พบว่า 
 -ครูผู้สอนร้อยละ 92.3 เห็นว่าผู้เรียนในปัจจุบันมีพฤติกรรมขาดความรับผิดชอบและ
ไม่รู้จักควบคุมอารมณ ์
 -นักเรียนร้อยละ 88.5 แสดงความต้องการกิจกรรมการเรียนรู้ที่เชื่อมโยงกับชีวิตจริง
และช่วยให้เข้าใจตนเองมากขึ้น 
 -จากการสังเคราะห์เอกสารพบว่า หลักพุทธจิตวิทยาที่สอดคล้องกับการพัฒนา
คุณธรรม ได้แก่ “สติ–สมาธิ–ปัญญา” (พุทธทาสภิกขุ , 2547; ป.อ. ปยุตฺโต, 2558) และ



10 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.5 (September - October 2025)                                 

กระบวนการเรียนรู้ที่เหมาะสมควรเน้น “การตระหนักรู้–การพิจารณา–การปฏิบัติ–การสะท้อน
ผล–การพัฒนา” (Rogers, 1983) 
 ผลดังกล่าวนำไปสู่การกำหนดโครงสร้างเบื้องต้นของรูปแบบการเรียนรู้ตามหลักพุทธ
จิตวิทยา 
 2. ผลการพัฒนารูปแบบการเรียนรู้ตามหลักพุทธจิตวิทยา 
 จากการออกแบบและตรวจสอบโดยผู้เชี่ยวชาญจำนวน 9 ท่าน พบว่า 
 -ดัชนีความสอดคล้องขององค์ประกอบ (IOC) มีค่าอยู่ระหว่าง 0.82–1.00 ซึ่งถือว่า
อยู่ในระดับ “เหมาะสมมาก” (Best & Kahn, 2006) 
 -ผู้เชี่ยวชาญเสนอให้เพิ่มเติมกิจกรรมฝึกสติในชั้นเรียนและการสะท้อนคิดหลังการ
เรียนรู้ เพ่ือพัฒนาความเข้าใจทางอารมณ์ของผู้เรียน 

 ร ูปแบบท ี ่พ ัฒนาข ึ ้นม ีช ื ่ อว ่า “MODEL–S (Mindfulness–Observation–
Development–Evaluation–Learning–Self-awareness)” 
 โดยมีโครงสร้างดังนี้ 
 1. หลักการ (Principles): อิงแนวคิดพุทธจิตวิทยาและทฤษฎีมนุษยนิยม 

 2. วัตถุประสงค์ (Objectives): เสริมสร้างคุณธรรมจริยธรรมผ่านการพัฒนาจิต 
 3. กระบวนการเรียนรู้ 5 ขั้นตอน (Process): 
 ตระหนักรู้ (Awareness) 
 พิจารณา (Reflection) 
 ปฏิบัติ (Practice) 
 สะท้อนผล (Evaluation) 
 พัฒนา (Development) 
 4. ผลลัพธ์ที่คาดหวัง (Outcomes): นักเรียนมีคุณธรรมจริยธรรมเพิ่มขึ้น และ
สามารถควบคุมอารมณ์ตนเองได้อย่างเหมาะสม 
 3. ผลการทดลองใช้รูปแบบการเรียนรู้ตามหลักพุทธจิตวิทยา 
 ผลการทดลองใช้รูปแบบกับนักเรียนระดับมัธยมศึกษาตอนต้นจำนวน 60 คน (กลุ่ม
ทดลอง 30 คน กลุ่มควบคุม 30 คน) พบว่า 
 3.1 คะแนนคุณธรรมจริยธรรมของกลุ่มทดลองหลังเรียนสูงกว่าก่อนเรียนอย่างมี
นัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .05 โดยเฉพาะด้านความรับผิดชอบ ความซื่อสัตย์ และการรู้เท่าทัน
อารมณ ์



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)               | 11 

 

 3.2 เมื่อเปรียบเทียบกับกลุ่มควบคุม พบว่ากลุ่มทดลองมีค่าเฉลี่ยคะแนนพฤติกรรม
คุณธรรมจริยธรรมสูงกว่ากลุ่มควบคุมอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .05 

 3.3 ความพึงพอใจของนักเรียนต่อรูปแบบอยู่ในระดับ “มากที่สุด” (𝑥̄  = 4.78, 
S.D. = 0.32) โดยเฉพาะด้านกิจกรรมฝึกสติและการสะท้อนคิดหลังการเรียน 
 3.4 ผลการสัมภาษณ์เชิงคุณภาพ พบว่า นักเรียนมีความเข้าใจในตนเองมากขึ้น 
สามารถควบคุมอารมณ์เม่ือเกิดความขัดแย้ง และมีความตั้งใจทำความดีโดยสมัครใจ 
 ผลการวิจัยดังกล่าวสอดคล้องกับงานของ เกรียงศักดิ์ สังข์วรรณะ (2563) และ 
บุญช่วย พรหมประทาน (2566) ที่ชี้ว่าการบูรณาการหลักพุทธจิตวิทยาในกระบวนการเรียนรู้
ช่วยเสริมสร้างจิตสำนึกเชิงคุณธรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
 รูปแบบการเรียนรู้ตามหลักพุทธจิตวิทยาที่พัฒนาขึ้นในครั้งนี้ มีความเหมาะสมในเชิง
เนื้อหาและเชิงปฏิบัติ สามารถนำไปใช้ได้จริงในบริบทโรงเรียนไทย และมีผลเชิงบวกต่อการ
พัฒนาคุณธรรมจริยธรรมของนักเรียนทั้งในด้านความคิด จิตใจ และพฤติกรรม 
 

อภิปรายผล 
 ผลการวิจัยที ่ได้พัฒนารูปแบบการเรียนรู้ตามหลักพุทธจิตวิทยาเพื่อเสริมสร้าง
คุณธรรมจริยธรรมของนักเรียน พบว่า รูปแบบที่พัฒนาขึ้นประกอบด้วยองค์ประกอบสำคัญ 3 
ด้าน คือ หลักพุทธจิตวิทยา กระบวนการเรียนรู้ 5 ขั้นตอน และบทบาทของครูและผู้เรียน โดย
ผลการประเมินจากผู้เชี่ยวชาญมีค่าดัชนีความสอดคล้อง ( IOC) อยู่ในระดับสูง (0.82–1.00) 
แสดงให้เห็นว่ารูปแบบดังกล่าวมีความเหมาะสมทั้งในเชิงแนวคิดและเชิงปฏิบัติ ซึ่งสอดคล้อง
กับแนวคิดของ Borg และ Gall (1989) ที่ระบุว่า การวิจัยและพัฒนารูปแบบจำเป็นต้องผ่าน
การตรวจสอบความเหมาะสมของผู้เชี่ยวชาญเพื่อให้เกิดความน่าเชื่อถือของแบบจำลองทาง
การศึกษา 
 1. การพัฒนารูปแบบการเรียนรู้ตามหลักพุทธจิตวิทยา 
 ร ูปแบบท ี ่พ ัฒนาข ึ ้นม ีแก ่นสำค ัญค ือการใช ้  “สติ –สมาธิ–ป ัญญา” เป็น
กระบวนการพัฒนาจิตของผู้เรียน โดยกิจกรรมการเรียนรู้เน้นการ “รู้เท่าทันอารมณ์” และ 
“ฝึกการสะท้อนคิด” ซึ่งช่วยให้ผู้เรียนเกิดการตระหนักรู้ในตนเองมากขึ้น ผลนี้สอดคล้องกับ
แนวคิดของ พุทธทาสภิกขุ (2547) ที่มองว่า “สติ” เป็นเครื่องมือในการควบคุมอารมณ์และ
ปรับเปลี่ยนพฤติกรรมทางจิตใจของมนุษย์ อีกทั้งยังสอดคล้องกับ ป.อ. ปยุตฺโต (2558) ที่



12 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.5 (September - October 2025)                                 

อธิบายว่า พุทธจิตวิทยาเป็นการฝึกฝนให้จิตพัฒนาไปสู่ความสงบและความเข้าใจในเหตุแห่ง
ทุกข์ ซึ่งเป็นพ้ืนฐานของคุณธรรมจริยธรรม 
 2. ผลการใช้รูปแบบต่อการพัฒนาคุณธรรมจริยธรรม 
 ผลการทดลองใช้รูปแบบแสดงให้เห็นว่า นักเรียนในกลุ่มทดลองมีคุณธรรมจริยธรรม
สูงขึ้นอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .05 โดยเฉพาะด้านความรับผิดชอบ ความซื่อสัตย์ และ
การรู้เท่าทันอารมณ์ ผลนี้สอดคล้องกับงานวิจัยของ เกรียงศักดิ์ สังข์วรรณะ (2563) ซึ่งระบุว่า 
การจัดกิจกรรมการเรียนรู้ที่บูรณาการหลักพุทธธรรมช่วยเสริมสร้างวินัยและความรับผิดชอบ
ของนักเรียนได้อย่างมีประสิทธิผล อีกทั้งยังสอดคล้องกับงานของ บุญช่วย พรหมประทาน 
(2566) ที่พบว่าการบูรณาการหลักพุทธธรรมในรายวิชาสังคมศึกษาส่งผลให้ผู ้เรียนมีความ
เมตตาและความอดทนเพ่ิมข้ึน 
 นอกจากนี้ ผลเชิงคุณภาพจากการสัมภาษณ์นักเรียนแสดงให้เห็นว่า ผู้เรียนมีความ
เข้าใจตนเองมากขึ้น มีความตั้งใจในการทำความดี และสามารถควบคุมอารมณ์เมื่อเผชิญกับ
ความขัดแย้งได้ดีขึ ้น ผลนี้สอดคล้องกับแนวคิดของ Rogers (1983) ที่เน้นว่าการเรียนรู้ที่
แท้จริงเกิดขึ้นจากการพัฒนา “ภายใน” ของผู้เรียน เมื่อผู้เรียนได้รับอิสระและความไว้วางใจใน
การสะท้อนคิดและปรับปรุงตนเอง จะเกิดการเปลี่ยนแปลงอย่างยั่งยืน 
 3. ความสัมพันธ์ระหว่างพุทธจิตวิทยาและทฤษฎีการเรียนรู้สมัยใหม่ 
 การบูรณาการหลักพุทธจิตวิทยาในรูปแบบการเรียนรู ้ครั ้งนี ้ย ังสะท้อนความ
สอดคล้องกับทฤษฎีการสร้างองค์ความรู้ (Constructivism) ที่เชื่อว่าผู้เรียนสร้างความรู้ด้วย
ตนเองผ่านประสบการณ์และการปฏิสัมพันธ์ (Vygotsky, 1978; Piaget, 1973) โดยกิจกรรม
ฝึกสติและการสะท้อนคิดในรูปแบบนี้ช่วยให้ผู้เรียน “สร้างองค์ความรู้ภายในใจ” ที่เชื่อมโยงกับ
พฤติกรรมเชิงคุณธรรมได้จริง ซึ่งแตกต่างจากการเรียนรู้แบบท่องจำหรือเน้นผลสัมฤทธิ์เพียง
อย่างเดียว 
 4. ผลสะท้อนต่อการจัดการเรียนรู้ในโรงเรียนไทย 
 จากผลการวิจัยพบว่า การนำพุทธจิตวิทยามาใช้ในการเรียนรู้ไม่เพียงส่งผลต่อการ
พัฒนาคุณธรรมของผู ้ เร ียน แต่ย ังส ่งผลต่อบรรยากาศในห้องเร ียน ครูม ีบทบาทเป็น 
“ผู ้อำนวยการเรียนรู ้ทางจิต” มากกว่าผู ้ถ ่ายทอดความรู ้ ผลนี ้สนับสนุนแนวทางของ 
กระทรวงศึกษาธิการ (2566) ที่ส่งเสริม “การศึกษาบนฐานคุณธรรม” เพื่อสร้างสังคมแห่งสติ
และความรับผิดชอบ 



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)               | 13 

 

 กล่าวโดยสรุป การพัฒนารูปแบบการเรียนรู้ตามหลักพุทธจิตวิทยาในครั้งนี้สามารถ
นำไปประยุกต์ใช้ในสถานศึกษาได้อย่างเหมาะสม เนื่องจากช่วยส่งเสริมให้ผู้เรียนเข้าใจตนเอง 
มีสติในการดำเนินชีวิต และพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมในระดับพฤติกรรมได้อย่างยั่งยืน ทั้งนี้ 
การนำรูปแบบไปใช้ในวงกว้างควรพิจารณาปรับให้เหมาะสมกับช่วงวัยและบริบทของแต่ละ
สถานศึกษา 
 

สรุป/ข้อเสนอแนะ 
 การวิจัยเรื ่องการพัฒนารูปแบบการเรียนรู้ตามหลักพุทธจิตวิทยาเพื่อเสริมสร้าง
คุณธรรมจริยธรรมของนักเรียน มีวัตถุประสงค์เพื่อสร้างแนวทางการเรียนรู้ที่ช่วยพัฒนาจิตใจ
ของผู้เรียนให้เกิดสติ สมาธิ และปัญญา นำไปสู่การมีคุณธรรมจริยธรรมที่มั่นคง ผลการวิจัย
พบว่ารูปแบบที่พัฒนาขึ้นประกอบด้วยองค์ประกอบหลักสามส่วนคือ หลักการ กระบวนการ 
และผลลัพธ์ โดยกระบวนการเรียนรู้ประกอบด้วยห้าขั้นตอนคือ ตระหนักรู้ พิจารณา ปฏิบัติ 
สะท้อนผล และพัฒนา ซึ่งช่วยให้ผู้เรียนสามารถเรียนรู้ด้วยตนเอง เข้าใจตนเอง และควบคุม
อารมณ์ได้อย่างเหมาะสม ผลการประเมินจากผู้เชี่ยวชาญเห็นว่ารูปแบบมีความเหมาะสมสูง
และสามารถประยุกต์ใช้ในสถานศึกษาได้จริง เมื่อทดลองใช้กับนักเรียนระดับมัธยมศึกษา
ตอนต้น พบว่านักเรียนมีคุณธรรมจริยธรรมเพิ่มขึ้นในทุกด้าน โดยเฉพาะด้านความรับผิดชอบ 
ความซื่อสัตย์ และการรู้เท่าทันอารมณ์ อีกทั้งนักเรียนยังมีความพึงพอใจต่อรูปแบบในระดับ
มากที่สุด สะท้อนให้เห็นว่าการเรียนรู้ตามหลักพุทธจิตวิทยาช่วยพัฒนาคุณลักษณะภายในของ
ผู้เรียนได้อย่างมีประสิทธิภาพ การวิจัยนี้ชี้ให้เห็นว่าการบูรณาการหลักธรรมทางพุทธศาสนาเข้า
กับการจัดการเรียนรู้สามารถสร้างผลเชิงบวกต่อจิตใจและพฤติกรรมของผู้เรียน ทำให้เกิดความ
สมดุลระหว่างความรู้และคุณธรรม จึงควรส่งเสริมให้สถานศึกษานำรูปแบบนี้ไปปรับใช้ใน
รายวิชาต่าง ๆ เพื่อพัฒนาผู้เรียนให้เป็นผู้มีสติ มีเมตตา มีความรับผิดชอบ และมีจิตใจที่งดงาม
ตามแนวทางแห่งพุทธจิตวิทยาอย่างยั่งยืน 
 ในส่วนข้อเสนอแนะ ข้อเสนอแนะเชิงปฏิบัติ (Practical Recommendations) 
ได้แก่ 1. สถานศึกษาควรนำรูปแบบการเรียนรู้ตามหลักพุทธจิตวิทยานี้ไปปรับใช้ในการจัดการ
เรียนการสอน โดยเฉพาะในรายวิชาที่เกี่ยวข้องกับศีลธรรม สังคมศึกษา และการพัฒนาชีวิต 
เพื่อเสริมสร้างคุณธรรมจริยธรรมของผู้เรียนอย่างต่อเนื่อง 2. ครูผู้สอนควรผ่านการอบรมเชิง
ปฏิบัติการเกี่ยวกับหลักพุทธจิตวิทยาและเทคนิคการฝึกสติ เพื่อให้สามารถนำไปประยุกต์ใช้ใน



14 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.5 (September - October 2025)                                 

การเรียนรู้ได้อย่างถูกต้องและมีประสิทธิภาพ 3. ควรสร้างสภาพแวดล้อมในโรงเรียนที่ส่งเสริม
การฝึกสติ เช่น การเริ่มต้นชั้นเรียนด้วยกิจกรรมภาวนา การเจริญเมตตา หรือการสะท้อนคิด
หล ังการเร ียนรู้  ข้อเสนอแนะเช ิงนโยบาย (Policy Recommendations) ได ้แก ่  1. 
หน่วยงานทางการศึกษา เช่น กระทรวงศึกษาธิการ หรือสำนักงานคณะกรรมการการศึกษาขั้น
พื้นฐาน ควรส่งเสริมการพัฒนาหลักสูตรที่บูรณาการหลักพุทธจิตวิทยาเข้ากับรายวิชาทั่วไป 
เพ่ือสร้างผู้เรียนที่มีทั้งความรู้และคุณธรรมควบคู่กัน 2. ควรจัดตั้งศูนย์การเรียนรู้หรือเครือข่าย 
“โรงเร ียนแห่งสติ” เพื ่อเป็นต้นแบบในการพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมของ เยาวชนใน
ระดับประเทศ ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป (Recommendations for Future 
Research) ได้แก่ 1. ควรศึกษาผลของการใช้รูปแบบการเรียนรู้ตามหลักพุทธจิตวิทยาในระดับ
การศึกษาที่แตกต่างกัน เช่น ประถมศึกษา หรืออุดมศึกษา เพื่อเปรียบเทียบผลลัพธ์และความ
เหมาะสมของรูปแบบ 2. ควรขยายการวิจัยไปสู่การพัฒนาสื่อการเรียนรู้หรือหลักสูตรออนไลน์
ที่บูรณาการหลักพุทธจิตวิทยา เพื่อให้เข้าถึงผู้เรียนในวงกว้าง 3. ควรศึกษาปัจจัยเชิงจิตวิทยา
อื่น ๆ ที่ส่งผลต่อการพัฒนาคุณธรรม เช่น ความฉลาดทางอารมณ์ (Emotional Intelligence) 
หรือแรงจูงใจใฝ่คุณธรรม เพ่ือเสริมความสมบูรณ์ของรูปแบบการพัฒนา 

เอกสารอ้างอิง 
กระทรวงศึกษาธิการ. (2564). แผนการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2564–2579. กรุงเทพฯ: สำนัก

นโยบายและแผนการศึกษา. 

_______. (2566). นโยบายและจุดเน้นการดำเนินงานด้านการศึกษา พ.ศ. 2566. กรุงเทพฯ:

สำนักงานคณะกรรมการการศึกษาขั้นพ้ืนฐาน. 

เกรียงศักดิ์ สังข์วรรณะ. (2563). การพัฒนากระบวนการเรียนรู้เชิงพุทธเพื่อส่งเสริมคุณธรรม

ของนักเรียนระดับมัธยมศึกษา. วารสารพุทธศาสน์ศึกษา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย, 10(2), 45–58. 

บุญช่วย พรหมประทาน. (2566). การบูรณาการหลักพุทธธรรมในการเรียนรู ้เพื ่อพัฒนา

คุณธรรมของเยาวชน. วารสารการศึกษาและพัฒนามนุษย์, 8(1), 23–36. 

ป.อ. ปยุตฺโต (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์). (2558). พุทธจิตวิทยา: การศึกษาแห่งจิตและการ

รู้เท่าทันตนเอง. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. (2547). คู่มือพุทธจิตวิทยา. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)               | 15 

 

สุภาพร มณีรัตน์. (2565). คุณธรรมและจริยธรรมของเยาวชนไทยในยุคดิจิทัล.  วารสาร

ศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น, 45(3), 112–126. 

Best, J. W., & Kahn, J. V. (2006). Research in Education. (10th ed.). Boston: Pearson 

Education. 

Borg, W. R., & Gall, M. D. (1989). Educational Research: An Introduction. (5th ed.). 

New York: Longman. 

Piaget, J. (1973). To Understand Is to Invent: The Future of Education. New York: 

Grossman. 

Rahula, W. (1974). What the Buddha Taught. New York: Grove Press. 

Rogers, C. (1983). Freedom to Learn for the 80s. Columbus, OH: Merrill. 

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in Society: The Development of Higher Psychological 

Processes. Cambridge, MA: Harvard University Press. 
  

 
  

 
 

 


