
26 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.4 (July - August 2025)                                 

การเมืองเชิงอัตลักษณแ์ละความเปลี่ยนแปลงของวัฒนธรรมการมีสว่น
ร่วมในสังคมไทย* 

IDENTITY POLITICS AND THE TRANSFORMATION OF PARTICIPATORY 
CULTURE IN THAI SOCIETY 

                              
ณัฐฐา แจ้งอักษร 
Nuttha Jangaksorn 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Mahamakut Buddhist University, Thailand 

Corresponding Author’s Email: nook_nuttha1234@gmail.com 
วันที่รับบทความ : 20 สิงหาคม 2568; วันแก้ไขบทความ 30 สิงหาคม 2568; วนัตอบรับบทความ : 31 สิงหาคม 2568 

Received 20 August 2025; Revised 30 August 2025; Accepted 30 August 2025 

 

บทคัดย่อ 
 บทความนี ้ม ุ ่งศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างการเมืองเช ิงอัต ลักษณ์และความ
เปลี่ยนแปลงของวัฒนธรรมการมีส่วนร่วมในสังคมไทย โดยวิเคราะห์จากแนวคิดทางทฤษฎี 
กรณีศึกษา และบริบททางสังคมการเมืองร่วมสมัย พบว่าการเมืองเชิงอัตลักษณ์ ไม่ว่าจะเป็นอัต
ลักษณ์ชาติพันธุ์ เพศสภาพ เยาวชน หรือท้องถิ่น ได้กลายเป็นพลังสำคัญที่ผลักดันให้การ
เมืองไทยขยายพื้นที่การมีส่วนร่วมจากกรอบดั้งเดิมที่จำกัดอยู่ในสถาบันทางการเมืองและ
วัฒนธรรมชุมชน ไปสู่รูปแบบใหม่ที่เปิดกว้างมากขึ้น ทั้งในท้องถนน ภาคประชาชน และโลก
ดิจิทัล การเปลี่ยนแปลงนี้สร้างผลเชิงบวกในด้านการเปิดพื้นที่ให้กับความหลากหลายและการ
ตรวจสอบเชิงประชาธิปไตย แต่ขณะเดียวกันก็สร้างผลเชิงลบในรูปของความขัดแย้งเชิง
อุดมการณ์และการแบ่งแยกทางสังคม บทความยังได้เสนอแนวทางเชิงนโยบายเพื่อสร้างพื้นที่

 
*

 ณัฐฐา แจ้งอักษร. (2568). การเมืองเชิงอัตลักษณ์และความเปลี่ยนแปลงของวัฒนธรรมการมีส่วนรว่มในสังคมไทย. วารสาร
นวัตกรรมสังคมศาสตร์, 2(4), 26-39. 

Nuttha Jangaksorn. (2025). Identity Politics and the Transformation of Participatory Culture in Thai Society. 
Journal of Social Sciences Innovations, 2(4), 26-39.; 

DOI: https://doi.org/10.14456/jssi.2025.16     
Website: https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jssi  

 

https://doi.org/10.14456/jssi.2025.1
https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jssi


  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม - สิงหาคม 2568)               | 27 

 

สาธารณะอย่างเสมอภาค ปรับระบบการศึกษาเพื่อพัฒนาพลเมืองใหม่ ใช้สื ่อดิจิทัลอย่าง
สร้างสรรค์ และเสริมสร้างกลไกประชาธิปไตยที่รองรับความหลากหลาย สุดท้ายชี้ให้เห็นว่า
แนวโน้มการเมืองไทยในอนาคตจะยังคงถูกกำหนดด้วยพลวัตของอัตลักษณ์และวัฒนธรรมการ
มีส่วนร่วมที่ซับซ้อนมากขึ้น 
คำสำคัญ: การเมืองเชิงอัตลักษณ์, วัฒนธรรมการมีส่วนร่วม, ประชาธิปไตยไทย, สื่อดิจิทัล, 

พลเมืองใหม ่
 

Abstract 
 This article examines the relationship between identity politics and the 
transformation of participatory culture in Thai society, drawing on theoretical 
perspectives, case studies, and contemporary socio-political contexts. The 
findings reveal that identity politics—whether based on ethnicity, gender and 
sexuality, youth, or local communities—has become a driving force that expands 
political participation beyond traditional institutions and community-based 
cultural frameworks toward more inclusive forms of engagement in street 
protests, civil society networks, and digital platforms. While these changes have 
brought positive impacts by creating space for diversity and democratic 
deliberation, they have also generated negative consequences in the form of 
ideological polarization and social fragmentation. The article proposes policy 
recommendations, including the development of inclusive public spheres, 
educational reforms to cultivate new citizenship, constructive use of digital 
media, and the strengthening of democratic mechanisms that embrace diversity. 
Ultimately, it argues that the future trajectory of Thai politics will continue to be 
shaped by the complex dynamics of identity and participatory culture under the 
influence of globalization and digital transformation. 
Keyword: Identity politics, Participatory culture, Thai democracy, Digital media, 
New citizenship 
 
 



28 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.4 (July - August 2025)                                 

บทนำ 
 การเมืองไทยในช่วงทศวรรษที่ผ่านมาได้เผชิญกับความเปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้าง

และวัฒนธรรมทางการเมืองอย่างมีนัยสำคัญ ปรากฏการณ์การเมืองบนท้องถนน การ

เคลื่อนไหวของเยาวชน และการขยายตัวของสื่อดิจิทัลสะท้อนให้เห็นถึงการเปลี่ยนผ่านของ 

“วัฒนธรรมการมีส่วนร่วม” จากแบบดั้งเดิมที่ยึดโยงกับโครงสร้างสถาบันและอำนาจรัฐ ไปสู่

การมีส่วนร่วมรูปแบบใหม่ที่มีพลวัตและกระจายตัวมากขึ้น (Thongchai, 2018; McCargo, 

2020) ในขณะเดียวกัน “การเมืองเชิงอัตลักษณ์” (Identity Politics) ได้เข้ามามีบทบาทสำคัญ

ในสังคมไทย โดยเฉพาะประเด็นทางชาติพันธุ์ เพศสภาพ ชนชั้น และกลุ่มเยาวชน ที่ลุกขึ้นมา

แสดงออกถึงความแตกต่าง ความต้องการ และความไม่พอใจต่อระบบการเมืองแบบเดิม 

(Kongkirati, 2021) 

 ความสำคัญของปัญหาดังกล่าวอยู่ที่ การเมืองไทยมิได้เป็นเพียงการต่อสู้เชิงอำนาจ

ระหว่างพรรคการเมืองหรือชนชั้นนำเท่านั้น แต่ยังสะท้อนถึงการเปลี่ยนแปลงเชิงวัฒนธรรม

และสังคมที ่ล ึกซึ ้ง โดยเฉพาะการปรับตัวของพลเมืองไทยในการสร้าง “อัตลักษณ์ทาง

การเมือง” และการนิยามรูปแบบการมีส่วนร่วมที่หลากหลายมากขึ้น ( Inglehart & Welzel, 

2005) 

 การเมืองเชิงอัตลักษณ์มีความสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดกับวัฒนธรรมการมีส่วนร่วม 

เพราะอัตลักษณ์เป็นฐานทางสังคมที่กำหนดทัศนคติ ค่านิยม และพฤติกรรมทางการเมืองของ

กลุ่มบุคคล อัตลักษณ์ทางเพศ ศาสนา ชาติพันธุ์ หรือวัยรุ่น ล้วนเป็นปัจจัยสำคัญที่ส่งผลต่อ

รูปแบบการมีส่วนร่วม เช่น กลุ่มชาติพันธุ์ในภาคเหนือและภาคใต้ของไทยที่เรียกร้องสิทธิการ

ปกครองตนเอง หรือขบวนการเคลื ่อนไหวของเยาวชนในปี 2563 ที่ใช้พื ้นที ่ออนไลน์เป็น

เครื่องมือหลักในการสร้างวัฒนธรรมการมีส่วนร่วมแบบใหม่ (Sinpeng, 2021) กล่าวได้ว่า 

เมื่ออัตลักษณ์ถูกทำให้กลายเป็นประเด็นทางการเมือง ก็จะขยายหรือปรับเปลี่ยนวัฒนธรรมการ

มีส่วนร่วมตามไปด้วย 

 บทความนี ้ม ุ ่งเน้นการวิเคราะห์เชิงเอกสารและการทบทวนวรรณกรรม โดย

ครอบคลุมทั้งแนวคิดเชิงทฤษฎีและกรณีศึกษาในสังคมไทยช่วงสองทศวรรษที่ผ่านมา (2549–



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม - สิงหาคม 2568)               | 29 

 

2567) ซึ่งเป็นช่วงเวลาที่การเมืองเชิงอัตลักษณ์เข้ามามีบทบาทมากขึ้นและก่อให้เกิดการ

ปรับเปลี่ยนวัฒนธรรมการมีส่วนร่วมอย่างชัดเจน ทั้งนี้จะเน้นเฉพาะการเมืองในระดับสังคมและ

ขบวนการภาคประชาชน โดยไม่เจาะลึกไปถึงการแข่งขันเชิงโครงสร้างพรรคการเมือง 
 

กรอบแนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้อง 

ทฤษฎีการเมืองเชิงอัตลักษณ์ (Identity Politics) 

แนวคิดของกลุ่มอัตลักษณ์ 

แนวคิดการเมืองเชิงอัตลักษณ์เกิดข้ึนจากการที่กลุ่มบุคคลตระหนักถึง “ความ

แตกต่าง” ที่มีต่อสังคมกระแสหลัก ไม่ว่าจะเป็นเพศ ชาติพันธุ์ ศาสนา ชุมชน หรือเยาวชน ซึ่ง

ถูกนำมาใช้เป็นฐานในการเคลื่อนไหวทางการเมือง (Heyes, 2020) อัตลักษณ์เหล่านี้สะท้อนถึง

ความต้องการการยอมรับในสิทธิ ความเสมอภาค และการมีพ้ืนที่แสดงออกในสังคมการเมือง 

เช่น กลุ่มชาติพันธุ์มลายูในภาคใต้ที่เรียกร้องสิทธิทางวัฒนธรรมและศาสนา หรือกลุ่ม LGBTQ+ 

ที่ต้องการความเสมอภาคด้านสิทธิพลเมืองในประเทศไทย (Rogers, 2017) 

บทบาทของอัตลักษณ์ต่อการสร้างพลังทางการเมือง 

อัตลักษณ์มิได้เป็นเพียงการบ่งชี้ความแตกต่าง แต่ยังทำหน้าที่เป็น “ทุนทางการเมือง” 

ที่สามารถสร้างพลังในการต่อรองกับรัฐหรือสถาบันทางการเมือง (Calhoun, 1994) เมื่อกลุ่ม

บุคคลระบุและยืนยันอัตลักษณ์ร่วมกัน ก็จะเกิดการสร้างเครือข่าย การจัดตั้ง และการมีส่วน

ร่วมทางการเมืองที่เข้มแข็งขึ้น ตัวอย่างเช่น การเคลื่อนไหวของเยาวชนไทยในปี 2563 ซึ่งอัต

ลักษณ์ของ “ความเป็นคนรุ่นใหม่” กลายเป็นพลังสำคัญในการท้าทายวัฒนธรรมการเมืองแบบ

อนุรักษนิยม (Kongkirati, 2021) 

ทฤษฎีวัฒนธรรมการมีส่วนร่วม (Political Culture & Participation) 

แบบแผนการมีส่วนร่วมทางการเมืองในสังคมไทย 

การเมืองไทยสะท้อนวัฒนธรรมการมีส่วนร่วมที่เปลี่ยนแปลงไปตามยุคสมัย จากการมี

ส่วนร่วมในระดับชุมชนท้องถิ่นและศาสนจักรในอดีต ไปสู่การเมืองบนท้องถนนและการใช้สิทธิ

เลือกตั้งในยุคสมัยใหม่ (McCargo & Ukrist, 2005) ในช่วงหลัง วัฒนธรรมการมีส่วนร่วมยัง



30 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.4 (July - August 2025)                                 

ขยายเข้าสู่พ้ืนที่ดิจิทัล ที่ประชาชนสามารถแสดงออก แสดงความคิดเห็น และระดมพลังได้โดย

ไม่ต้องผ่านสถาบันทางการเมืองแบบดั้งเดิม (Sinpeng, 2021) 

ทฤษฎีประชาธิปไตยแบบมีส่วนร่วม (Participatory Democracy) 

ทฤษฎีประชาธิปไตยแบบมีส่วนร่วมชี้ให้เห็นว่าประชาชนควรมีบทบาทมากกว่าการ

เลือกตั้ง โดยสามารถมีส่วนร่วมในการตัดสินใจและกำหนดนโยบายที่มีผลกระทบต่อชีวิตของ

พวกเขา (Pateman, 1970) ในบริบทไทย แนวคิดนี้สะท้อนผ่านการเคลื่อนไหวของภาค

ประชาชน เช่น เครือข่ายเกษตรกร องค์กรพัฒนาเอกชน (NGOs) และขบวนการเยาวชนที่เน้น

การมีส่วนร่วมในระดับฐานราก รวมถึงการผลักดันประเด็นสาธารณะเข้าสู่วาระการเมือง

ระดับชาติ (Phongpaichit & Baker, 2008) 

กรอบ Postmodern และ Globalization 

ผลของโลกาภิวัตน์และสื่อดิจิทัลต่อการนิยามอัตลักษณ์ใหม่ 

ภายใต้กระแสโลกาภิวัตน์และการพัฒนาของสื่อดิจิทัล อัตลักษณ์มิได้ถูกกำหนดจาก

โครงสร้างดั้งเดิมเพียงอย่างเดียว หากแต่ถูกสร้างและต่อรองใหม่อยู่เสมอ (Giddens, 1991; 

Castells, 2010) โลกออนไลน์ทำให้เกิด “อัตลักษณ์เสมือนจริง” (virtual identity) ที่ขยาย

ขอบเขตการมีส่วนร่วมและเชื่อมโยงกลุ่มคนข้ามพรมแดน ตัวอย่างเช่น การใช้ทวิตเตอร์ เฟ

ซบุ๊ก และ TikTok ของเยาวชนไทยในการสร้างวาทกรรมการเมืองและสร้างชุมชนออนไลน์ที่มี

พลังทางการเมือง (Sinpeng, 2021) สิ่งนี้สะท้อนกรอบความคิดแบบ Postmodern ที่เห็น

ว่าอัตลักษณ์มิใช่สิ่งตายตัว หากเป็นผลผลิตของกระบวนการสร้างความหมายใหม่ในสังคมที่มี

ความซับซ้อนและหลากหลาย 
 

บริบทของสังคมไทย 

 พัฒนาการของการเมืองเชิงอัตลักษณ์ในไทย 

 อัตลักษณ์ท้องถิ่นและการเมืองระดับภูมิภาค 

 อัตลักษณ์ท้องถิ่นมีบทบาทสำคัญในการเมืองไทย โดยเฉพาะในภูมิภาคที่มีความ

หลากหลายทางชาติพันธุ ์และวัฒนธรรม เช่น ภาคเหนือที ่มีชนเผ่าต่าง ๆ และภาคใต้ที่มี

ประชากรมลายูมุสลิม การเคลื่อนไหวของกลุ่มเหล่านี้มักสะท้อนความต้องการในการรักษาอัต



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม - สิงหาคม 2568)               | 31 

 

ลักษณ์ทางวัฒนธรรม ศาสนา และการปกครองตนเอง (Chachavalpongpun, 2020) ความ

ขัดแย้งในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้ถือเป็นตัวอย่างชัดเจนของการที่อัตลักษณ์ชาติพันธุ์และ

ศาสนากลายเป็นฐานของการเมืองเชิงอัตลักษณ์ ซึ่งนำไปสู่การต่อรองกับรัฐไทยในระดับ

โครงสร้าง (McCargo, 2008) 

 เพศสภาพและการเมือง (Gender & LGBTQ+) 

 ประเด็นทางเพศและความหลากหลายทางเพศได้รับการผลักดันอย่างต่อเนื่องใน

สังคมไทย โดยเฉพาะในประเด็นสิทธิความเท่าเทียมและการสมรสเท่าเทียม กลุ่ม LGBTQ+ 

ใช้อัตลักษณ์ของตนเป็นฐานในการเคลื่อนไหวเชิงสังคมและการเมือง เพื่อเรียกร้องสิทธิและ

เสรีภาพในระดับกฎหมายและนโยบาย (Rogers, 2017) การอภิปรายเรื่องกฎหมายสมรสเท่า

เทียมในสภาไทยแสดงให้เห็นถึงการขยายตัวของการเมืองเชิงอัตลักษณ์ด้านเพศสภาพ ที่ก้าว

พ้นจากพ้ืนที่สังคมสู่พ้ืนที่เชิงนโยบาย (UNDP, 2019) 

 เยาวชนกับการเคลื่อนไหวบนโลกออนไลน์ 

 การเมืองไทยช่วงปี 2563 เป็นต้นมาแสดงให้เห็นบทบาทของเยาวชนในการใช้โลก

ออนไลน์เป็นพื้นที่สร้างอัตลักษณ์ใหม่ เยาวชนจำนวนมากนิยามตัวเองว่าเป็น “คนรุ่นใหม่” ที่มี

ความคิดต่างจากวัฒนธรรมการเมืองอนุรักษนิยมแบบเดิม พวกเขาใช้แพลตฟอร์มอย่าง 

Twitter, Facebook และ TikTok เพื่อระดมพลังและสร้างวาทกรรมใหม่ในสังคม เช่น การ

เรียกร้องประชาธิปไตย การปฏิรูปสถาบัน และสิทธิพลเมือง (Sinpeng, 2021) การเมืองเชิงอัต

ลักษณ์ของเยาวชนไม่เพียงแต่แสดงออกผ่านการชุมนุมบนท้องถนน แต่ยังเกิดขึ้นในโลกดิจิทัลที่

ข้ามพรมแดนและเชื่อมโยงกับการเคลื่อนไหวระดับสากล (Kongkirati, 2021) 

 วัฒนธรรมการมีส่วนร่วมในอดีตถึงปัจจุบัน 

 การมีส่วนร่วมแบบดั้งเดิม (ผ่านสถาบันชุมชน ศาสนา) 

 ในอดีต วัฒนธรรมการมีส่วนร่วมในสังคมไทยถูกกำหนดโดยโครงสร้างชุมชนและ

ศาสนา ประชาชนมีบทบาทผ่านกลไกชุมชน เช่น ผู้ใหญ่บ้าน วัด และสถาบันศาสนา ซึ่งเป็น

พื้นที่สำคัญในการรวมกลุ่มและตัดสินใจเรื่องสาธารณะ (Keyes, 2014) รูปแบบการมีส่วนรว่ม



32 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.4 (July - August 2025)                                 

ดังกล่าวมักมีลักษณะบนลงล่าง (top-down) โดยรัฐและผู้นำท้องถิ่นเป็นผู้กำหนดกรอบ ขณะที่

ประชาชนมีบทบาทจำกัดในการเสนอความเห็นหรือกำหนดนโยบาย 

การมีส่วนร่วมแบบใหม่ (ผ่านสื่อสังคมออนไลน์ เครือข่ายภาคประชาชน) 

 ในช่วงทศวรรษที่ผ่านมา วัฒนธรรมการมีส่วนร่วมได้เปลี่ยนผ่านสู่รูปแบบใหม่ที่มี

พลวัตมากขึ้น ประชาชน โดยเฉพาะเยาวชน ใช้สื ่อสังคมออนไลน์เป็นพื้นที่สาธารณะเพ่ือ

แลกเปลี่ยนความคิดเห็น สร้างเครือข่าย และผลักดันข้อเรียกร้องทางการเมือง (Sinpeng, 

2021) ขบวนการภาคประชาชน เช่น เครือข่ายเกษตรกรหรือกลุ ่มสิ ่งแวดล้อม ก็สะท้อน

วัฒนธรรมการมีส่วนร่วมในระดับฐานรากที่พยายามต่อรองกับรัฐ (Phongpaichit & Baker, 

2008) สิ่งเหล่านี้แสดงให้เห็นว่า การมีส่วนร่วมไม่ได้ถูกจำกัดอยู่เพียงการเลือกตั้ง แต่ครอบคลุม

ถึงการเคลื่อนไหวทางสังคม การรณรงค์ออนไลน์ และการสร้างพ้ืนที่สาธารณะใหม่ ๆ 
 

การเมืองเชิงอัตลักษณ์กับการเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมการมีส่วนร่วม 

การเมืองอัตลักษณ์กับการเปิดพื้นที่การมีส่วนร่วมรูปแบบใหม่ 

การเมืองเชิงอัตลักษณ์มีบทบาทสำคัญในการสร้างพ้ืนที่ใหม่ของการมีส่วนร่วมทางการ

เมือง อัตลักษณ์ที่หลากหลาย เช่น เพศสภาพ ชาติพันธุ์ เยาวชน และกลุ่มสิ่งแวดล้อม ทำให้

เกิดการขยายพื้นที่การเมืองออกไปนอกสถาบันทางการเมืองแบบดั้งเดิม (Calhoun, 1994) 

ตัวอย่างเช่น การเคลื ่อนไหวของเยาวชนไทยในปี 2563 ที่ใช้สัญลักษณ์ วาทกรรม และ

วัฒนธรรมย่อย (subculture) เพื่อสร้างพื้นที่การเมืองใหม่ทั้งบนท้องถนนและโลกออนไลน์ 

(Kongkirati, 2021) แสดงให้เห็นว่าอัตลักษณ์กลายเป็นเครื่องมือสำคัญในการเปิดช่องทางการ

มีส่วนร่วมที่ครอบคลุมและเข้าถึงได้มากขึ้น 

ความขัดแย้งและการต่อรองระหว่างอัตลักษณ์ที่แตกต่าง 

การเมืองเชิงอัตลักษณ์ในสังคมไทยยังสะท้อนให้เห็นถึงความขัดแย้งเชิงโครงสร้าง

ระหว่างกลุ่มที่มีอัตลักษณ์ต่างกัน เช่น ความตึงเครียดระหว่างอัตลักษณ์ของชนชั้นกลางในเมือง

กับชุมชนชนบท การเผชิญหน้าระหว่างอัตลักษณ์อนุรักษนิยมกับอัตลักษณ์เสรีนิยม หรือความ

แตกต่างระหว่างอัตลักษณ์ทางศาสนากับอัตลักษณ์ทางเพศ (Thongchai, 2018) ความขัดแย้ง

เหล่านี้มิได้เป็นเพียงการแบ่งแยก แต่ยังนำไปสู่การต่อรองและการสร้างสมดุลใหม่ของการมี



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม - สิงหาคม 2568)               | 33 

 

ส่วนร่วม ตัวอย่างเช่น การอภิปรายในสภาเกี่ยวกับกฎหมายสมรสเท่าเทียมที่สะท้อนการต่อรอง

ระหว่างกลุ่ม LGBTQ+ กับสถาบันทางการเมืองแบบดั้งเดิม (UNDP, 2019) 

การเมืองดิจิทัลและการสร้างพื้นที่ทางเลือก 

สื่อดิจิทัลได้เปลี่ยนแปลงโฉมหน้าของการเมืองเชิงอัตลักษณ์ โดยเปิดพื้นที่ทางเลือก

สำหรับการแสดงออกและการรวมกลุ่ม อัตลักษณ์ที่เคยถูกกดทับในสังคมออฟไลน์สามารถถูก

ปลดปล่อยและสร้างการยอมรับในโลกออนไลน์ เช่น กลุ่มเยาวชนและ LGBTQ+ ที่ใช้ Twitter, 

Facebook และ TikTok เพ่ือสร้างชุมชนทางการเมือง (Sinpeng, 2021) การเมืองดิจิทัลจึงทำ

ให้การมีส่วนร่วมไม่จำกัดเฉพาะในเขตแดนทางภูมิศาสตร์ แต่เชื่อมโยงกับการเคลื่อนไหวระดับ

โลก เช่น การเคลื่อนไหว #MilkTeaAlliance ที่รวมเยาวชนไทย ฮ่องกง และไต้หวัน (Wong, 

2021) 

การสร้างความเป็นพลเมืองใหม่ (New Citizenship) 

การเปลี่ยนแปลงดังกล่าวนำไปสู่การสร้างแนวคิด “ความเป็นพลเมืองใหม่” (New 

Citizenship) ที่มิได้จำกัดอยู่เพียงการปฏิบัติหน้าที่ตามรัฐธรรมนูญ เช่น การเลือกตั้ง แต่ยัง

หมายถึงการมีบทบาทเชิงรุกในการกำหนดนโยบาย สร้างพ้ืนที่สาธารณะ และท้าทายอำนาจรัฐ 

(Isin & Turner, 2007) ในบริบทไทย การสร้างพลเมืองใหม่สะท้อนผ่านการเคลื่อนไหวของ

เยาวชน การต่อสู้ของกลุ่มชายขอบ และการมีส่วนร่วมของชุมชนท้องถิ่นที่ต้องการสิทธิและ

ศักดิ์ศรีทางการเมืองมากกว่าที่รัฐแบบดั้งเดิมเคยมอบให้ (Kongkirati, 2021) สิ่งนี้บ่งชี้ถึงการ

เปลี่ยนแปลงเชิงวัฒนธรรมการเมือง ที่เปิดกว้างและยอมรับความหลากหลายของอัตลักษณ์

มากขึ้น 
 

กรณีศึกษา 

 การเคลื่อนไหวของเยาวชนไทยในโลกออนไลน์ 

 การเมืองไทยในช่วงปี 2563 เป็นต้นมา สะท้อนปรากฏการณ์ใหม่ของการเคลื่อนไหว

ที่ขับเคลื่อนโดยเยาวชนซึ่งใช้โลกออนไลน์เป็นพื้นที่หลักในการสร้างอัตลักษณ์และระดมพลัง

ทางการเมือง แฮชแท็กทางการเมือง เช่น #เยาวชนปลดแอก หรือ #ม็อบ2563 กลายเป็น

เครื ่องมือสำคัญในการสร้างวาทกรรมใหม่และเชื ่อมโยงผู ้คนจำนวนมากเข้าสู ่ขบวนการ 



34 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.4 (July - August 2025)                                 

(Sinpeng, 2021) การเมืองเชิงอัตลักษณ์ของเยาวชนไม่เพียงแต่ปรากฏในท้องถนน แต่ยัง

ปรากฏในโลกดิจ ิท ัลที ่ข ้ามพรมแดน และเชื ่อมโยงกับขบวนการในต่างประเทศ เช่น 

#MilkTeaAlliance ซึ่งเป็นความร่วมมือเชิงสัญลักษณ์ระหว่างเยาวชนไทย ฮ่องกง และไต้หวัน 

(Wong, 2021) สิ่งนี้ชี้ให้เห็นว่าอัตลักษณ์ “ความเป็นคนรุ่นใหม่” ถูกใช้เป็นฐานทางการเมืองที่

ทรงพลังต่อการเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมการมีส่วนร่วม 

 การเมืองของกลุ่มชาติพันธุ์หรือท้องถิ่น 

 ในสังคมไทย อัตลักษณ์ท้องถิ่นและชาติพันธุ์มีบทบาทต่อการกำหนดทิศทางการเมือง

อย่างชัดเจน โดยเฉพาะในภาคเหนือและภาคใต้ของประเทศ ตัวอย่างเช่น ในสามจังหวัด

ชายแดนภาคใต้ กลุ่มมลายูมุสลิมใช้ศาสนาและอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์เป็นเครื ่องมือทาง

การเมืองเพ่ือเรียกร้องสิทธิ ความยุติธรรม และการปกครองตนเอง (McCargo, 2008) การเมือง

เชิงอัตลักษณ์ดังกล่าวไม่เพียงสร้างความขัดแย้งกับรัฐไทย แต่ยังทำให้เกิดการต่อรองในระดับ

นโยบายว่าด้วยสิทธิและความมั่นคง อีกตัวอย่างหนึ่งคือกลุ่มชาติพันธุ์บนพื้นที่สูงในภาคเหนือ ที่

พยายามรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมและสิทธิในที่ดิน ขบวนการเหล่านี้สะท้อนให้เห็นถึงการ

ต่อสู้เพื่อความชอบธรรมและการยอมรับจากรัฐและสังคมไทย (Keyes, 2014) 

 การต่อสู้เพื่อสิทธิทางเพศและความหลากหลายทางเพศ 

 ในสองทศวรรษที่ผ่านมา ขบวนการเพื ่อสิทธิความหลากหลายทางเพศในไทยมี

พัฒนาการอย่างก้าวหน้า อัตลักษณ์ LGBTQ+ ถูกใช้เป็นฐานในการเคลื่อนไหวเพื่อสิทธิความ

เสมอภาคทางกฎหมายและการยอมรับทางสังคม กลุ่มนักกิจกรรมผลักดันประเด็นสมรสเท่า

เทียม การเปลี ่ยนคำนำหน้านาม และสิทธิในการเข้าถึงบริการสาธารณะอย่างเท่าเทียม 

(Rogers, 2017; UNDP, 2019) การเคลื่อนไหวดังกล่าวทำให้เรื่องเพศและความหลากหลายไม่

ถูกจำกัดอยู่ในพื้นที่ส่วนตัวอีกต่อไป แต่กลายเป็นประเด็นสาธารณะที่มีอิทธิพลต่อกระบวนการ

นิติบัญญัติและการถกเถียงทางการเมืองระดับชาติ การที่ สภาผู ้แทนราษฎรพิจารณาร่าง

กฎหมายสมรสเท่าเทียมในช่วงปี 2565–2566 ถือเป็นหลักฐานสำคัญที่สะท้อนการเมืองเชิงอัต

ลักษณ์ด้านเพศที่สามารถผลักดันให้เกิดการเปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้าง (Yingluck & Boonlert, 

2022) 



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม - สิงหาคม 2568)               | 35 

 

ผลกระทบและข้อถกเถียง 

 ผลเชิงบวก: การเปิดกว้างทางการเมืองและความหลากหลายทางความคิด 

 การเมืองเชิงอัตลักษณ์ช่วยเปิดพื้นที่ให้กับกลุ่มที่เคยถูกกีดกันในสังคมได้แสดงออก

และมีบทบาททางการเมืองมากขึ้น เช่น กลุ่มเยาวชน LGBTQ+ และชาติพันธุ์ท้องถิ่น การมี

ส่วนร่วมดังกล่าวทำให้การเมืองไทยมีลักษณะ “inclusive democracy” ที่รับฟังเสียงของคน

หลากหลายกลุ่ม (Inglehart & Welzel, 2005) นอกจากนี้ ความหลากหลายทางความคิดที่

เกิดขึ ้นยังช่วยสร้างพลวัตใหม่ในสังคม ทำให้เกิดการถกเถียง การแลกเปลี ่ยน และการ

ตรวจสอบเชิงประชาธิปไตยมากข้ึน (Kongkirati, 2021) 

 ผลเชิงลบ: ความแตกแยกทางสังคมและความขัดแย้งเชิงอุดมการณ์ 

 แม้การเมืองเชิงอัตลักษณ์จะเปิดโอกาสให้เสียงของคนชายขอบปรากฏชัดเจนขึ้น แต่

ในอีกด้านหนึ่งกลับสร้างความแตกแยกในสังคมไทยอย่างรุนแรง ความต่างระหว่างอัตลักษณ์

อนุรักษนิยมที ่ยึดมั ่นในสถาบันหลักของชาติ กับอัตลักษณ์เสรีนิยมที ่เรียกร้องการปฏิรูป 

กลายเป็นความขัดแย้งเชิงอุดมการณ์ที่ยืดเยื้อ (McCargo, 2020) นอกจากนี้ การเมืองบนโลก

ออนไลน์ยังสร้างสภาพ “echo chamber” ที่ผู้คนมีแนวโน้มอยู่ในกลุ่มความคิดเดียวกัน และ

ทำให้ความขัดแย้งระหว่างอัตลักษณ์ยิ่งทวีความเข้มข้น (Sinpeng, 2021) 

 ข้อถกเถียงเรื่อง “ประชาธิปไตยกับความเป็นไทย” 

 หนึ่งในข้อถกเถียงที่สำคัญคือ การที่อัตลักษณ์แบบเสรีนิยมและประชาธิปไตยแบบ

ตะวันตกถูกมองว่าขัดแย้งกับ “ความเป็นไทย” ซึ่งประกอบด้วยค่านิยมดั้งเดิม เช่น ความ

จงรักภักดี การเคารพลำดับชั้น และบทบาทของศาสนา (Thongchai, 2018) ฝ่ายอนุรักษนยิม

มักโต้แย้งว่าการเมืองเชิงอัตลักษณ์ โดยเฉพาะการเคลื่อนไหวของเยาวชน เป็นการคุกคามต่อ

ความมั่นคงทางวัฒนธรรมและอัตลักษณ์ชาติ ขณะที่ฝ่ายก้าวหน้ามองว่าการอ้าง “ความเป็น

ไทย” ถูกใช้เป็นเครื่องมือทางการเมืองเพื่อรักษาอำนาจ (Chachavalpongpun, 2020) ข้อ

ถกเถียงนี้สะท้อนให้เห็นถึงความท้าทายของประชาธิปไตยไทย ที่ยังคงต้องหาสมดุลระหว่างการ

เคารพวัฒนธรรมดั้งเดิมกับการยอมรับความหลากหลายทางอัตลักษณ์ในสังคมสมัยใหม่ 
 



36 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.4 (July - August 2025)                                 

ข้อเสนอเชิงนโยบายและแนวทางพัฒนา  

 การสร้างพ้ืนที่สาธารณะเพื่อการมีส่วนร่วมอย่างเสมอภาค 
 หนึ่งในข้อเสนอสำคัญคือการสร้าง “พื้นที่สาธารณะ” (public sphere) ที่เปิดกว้าง
ให้ทุกกลุ่มอัตลักษณ์สามารถเข้ามาแสดงความคิดเห็นและมีส่วนร่วมในกระบวนการกำหนด
นโยบายได้อย่างเท่าเทียม ตามแนวคิดของ Habermas (1996) พื้นที่สาธารณะถือเป็นหัวใจ
ของประชาธิปไตย deliberative ที่เน้นการถกเถียงอย่างมีเหตุผลและเสมอภาค ในบริบทไทย 
พ้ืนที่ดังกล่าวอาจอยู่ทั้งในระดับท้องถิ่น เช่น เวทีประชาคม และในโลกออนไลน์ที่เปิดโอกาสให้
ประชาชนทุกกลุ่มเข้าถึงได้ การพัฒนากฎหมายและนโยบายที่ส่งเสริมสิทธิเสรีภาพในการ
แสดงออกจึงเป็นสิ่งจำเป็น (Phongpaichit & Baker, 2008) 
 การปรับระบบการศึกษาเพื่อพัฒนาวัฒนธรรมพลเมืองใหม่ 
 การสร้าง “พลเมืองใหม่” (new citizenship) จำเป็นต้องอาศัยการปรับระบบ
การศึกษา โดยบรรจุเนื้อหาที่ส่งเสริมความรู้ด้านสิทธิ ความเท่าเทียม และการมีส่วนร่วม
ทางการเมืองในทุกระดับ (Isin & Turner, 2007) การศึกษาควรเปลี่ยนจากการปลูกฝังเชิง
อำนาจนิยมไปสู่การพัฒนา “critical thinking” และการเรียนรู้แบบมีส่วนร่วม (participatory 
learning) ตัวอย่างเช่น หลักสูตรพลเมืองดิจิทัล (digital citizenship) ที ่ช ่วยให้เยาวชน
ตระหนักถึงสิทธิ หน้าที่ และความรับผิดชอบในการใช้สื่อออนไลน์อย่างสร้างสรรค์ (Davies, 
2019) 
 การใช้สื่อดิจิทัลอย่างสร้างสรรค์เพื่อการมีส่วนร่วม 
 สื่อดิจิทัลไม่เพียงเป็นเครื่องมือสื่อสาร แต่ยังเป็นพื้นที่การเมืองที่สำคัญ การใช้สื่อ
ดิจิทัลอย่างสร้างสรรค์จึงควรถูกส่งเสริม เช่น การจัดตั้งแพลตฟอร์มออนไลน์สำหรับรับฟังความ
คิดเห็นสาธารณะ การใช้แอปพลิเคชันในการทำประชามติท้องถิ่น หรือการพัฒนาสื่อออนไลน์ที่
เน้นการเรียนรู้ทางการเมือง (Sinpeng, 2021) รัฐควรสนับสนุนให้ประชาชนเข้าถึงอินเทอร์เน็ต
อย่างเสมอภาค ลดช่องว่างทางดิจิทัลระหว่างเมืองและชนบท รวมถึงกำกับการใช้สื่อโดยไม่
ละเมิดเสรีภาพขั้นพ้ืนฐาน 
 การเสริมสร้างกลไกประชาธิปไตยท่ีรองรับความหลากหลาย 
 ในที่สุด การพัฒนาประชาธิปไตยไทยจำเป็นต้องสร้างกลไกที่รองรับความหลากหลาย
ทางอัตลักษณ์และวัฒนธรรมทางการเมือง เช่น การปฏิรูประบบกฎหมายเพ่ือคุ้มครองสิทธิของ
กลุ่มชายขอบ การเสริมสร้างระบบสภาที่มีตัวแทนจากภาคประชาชนมากข้ึน และการสนับสนุน



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม - สิงหาคม 2568)               | 37 

 

การกระจายอำนาจสู ่ท ้องถิ ่น (McCargo, 2020) แนวทางเหล่านี ้สอดคล้องกับแนวคิด 
“pluralistic democracy” ที่เชื่อว่าประชาธิปไตยควรเปิดกว้างต่อความแตกต่าง และใช้ความ
หลากหลายเป็นพลังสร้างสรรค์ในการพัฒนาสังคม (Dahl, 1989) 
 

สรุป 
 การเมืองเชิงอัตลักษณ์ในสังคมไทยได้กลายเป็นพลังสำคัญที่ผลักดันให้เกิดการ
เปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมการมีส่วนร่วมอย่างมีนัยสำคัญ โดยกลุ่มต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นชาติพันธุ์ 
เพศสภาพ เยาวชน หรือชุมชนท้องถิ ่น ต่างใช้อัตลักษณ์ของตนเป็นฐานในการสร้างการ
เคลื่อนไหวและการต่อรองทางการเมือง วัฒนธรรมการมีส่วนร่วมจึงมิได้จำกัดอยู่เพียงในกรอบ
ของสถาบันดั้งเดิมหรือการเลือกตั้งอีกต่อไป แต่ได้ขยายไปสู่การรวมตัวบนท้องถนน การสร้าง
เครือข่ายภาคประชาชน และการใช้สื่อดิจิทัลเป็นพื้นที่สาธารณะใหม่ที่เปิดกว้างมากขึ้น การ
เปลี ่ยนแปลงนี ้นำไปสู ่ทั ้งโอกาสและความท้าทาย ด้านหนึ ่งทำให้การเมืองไทยมีความ
หลากหลาย เปิดโอกาสให้เสียงของกลุ่มชายขอบและคนรุ่นใหม่ได้ถูกได้ยิน ขณะเดียวกันก็
ก่อให้เกิดความแตกแยกเชิงอุดมการณ์และความตึงเครียดระหว่างอัตลักษณ์ท่ีแตกต่าง ประเด็น 
“ประชาธิปไตยกับความเป็นไทย” ยังคงเป็นข้อถกเถียงสำคัญที่สะท้อนความขัดแย้งระหว่าง
ค่านิยมดั้งเดิมกับความต้องการความเสมอภาคและสิทธิใหม่ในสังคมร่วมสมัย อย่างไรก็ตาม 
ทิศทางในอนาคตชี้ว่าการเมืองเชิงอัตลักษณ์จะยังคงขยายตัวต่อไป โดยเฉพาะในโลกดิจิทัลที่
เอื้อให้เกิดการสร้างอัตลักษณ์ใหม่และการรวมพลังทางการเมืองที่ข้ามพรมแดน ความท้าทาย
ของสังคมไทยคือการสร้างกลไกประชาธิปไตยที่สามารถรองรับความหลากหลายได้อย่างสมดุล 
ลดความขัดแย้ง และเชื่อมโยงคุณค่าของประชาธิปไตยเข้ากับความเป็นไทยเพ่ือสร้างวัฒนธรรม
การเมืองที่มีเสถียรภาพ โปร่งใส และยั่งยืน 
  

เอกสารอ้างอิง 
Calhoun, C. (1994). Social theory and the politics of identity. Blackwell. 

Castells, M. (2010). The power of identity. Wiley-Blackwell. 

Chachavalpongpun, P. (2020). Coup, king, crisis: A critical interregnum in Thailand. 

Yale University Press. 

Dahl, R. A. (1989). Democracy and its critics. Yale University Press. 



38 | Journal of Social Sciences Innovations Vol.2 No.4 (July - August 2025)                                 

Davies, I. (2019). Civic education and liberal democracy: Making the case for civic 

virtue. Routledge. 

Giddens, A. (1991). Modernity and self-identity: Self and society in the late 

modern age. Polity Press. 

Habermas, J. (1996). Between facts and norms: Contributions to a discourse 

theory of law and democracy. MIT Press. 

Heyes, C. (2020). Identity politics. In E. N. Zalta (Ed.), The Stanford encyclopedia 

of philosophy (Fall 2020 Edition). Stanford University. 

Inglehart, R., & Welzel, C. (2005). Modernization, cultural change, and 

democracy: The human development sequence. Cambridge University 

Press. 

Isin, E. F., & Turner, B. S. (2007). Investigating citizenship: An agenda for citizenship 

studies. Citizenship Studies, 11(1), 5–17. 

Keyes, C. F. (2014). Finding their voice: Northeastern villagers and the Thai state. 

Silkworm Books. 

Kongkirati, P. (2021). Youth movements and the politics of change in Thailand. 

Journal of Contemporary Asia, 51(3), 377–395. 

McCargo, D. (2008). Tearing apart the land: Islam and legitimacy in Southern 

Thailand. Cornell University Press. 

McCargo, D. (2020). The politics of polarization in Thailand. Journal of 

Democracy, 31(1), 144–158. 

McCargo, D., & Ukrist, P. (2005). The Thaksinization of Thailand. NIAS Press. 

Pateman, C. (1970). Participation and democratic theory. Cambridge University 

Press. 

Phongpaichit, P., & Baker, C. (2008). Thai capital after the 1997 crisis. Silkworm 

Books. 



  วารสารนวัตกรรมสังคมศาสตร์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม - สิงหาคม 2568)               | 39 

 

Rogers, B. (2017). Sexuality, rights, and identity politics in Thailand. Asian Studies 

Review, 41(2), 227–244. 

Sinpeng, A. (2021). Digital media, political participation, and youth activism in 

Thailand. Asian Journal of Comparative Politics, 6(2), 97–113. 

Thongchai, W. (2018). Hyper-royalism and the politics of identity in Thailand. 

Critical Asian Studies, 50(1), 1–23. 

UNDP. (2019). Legal gender recognition in Thailand: A legal and policy review. 

United Nations Development Programme. 

Wong, A. (2021). The #MilkTeaAlliance and digital transnational activism. Journal 

of Asian Studies, 80(4), 1015–1039. 

Yingluck, S., & Boonlert, J. (2022). Equality in diversity: LGBTQ+ rights movement 

and policy reform in Thailand. Asian Journal of Human Rights, 14(1), 55–

74. 

 
 


