
 

 

Wansin ChomChuen (วัลซิน ชมชื่น)*  

 Phrae Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

วิทยาลัยสงฆ์แพร่ มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

PhraPalad Sakdithat Saṃvaro (พระปลัดศักดิธัช สํวโร) 

 Phrae Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

วิทยาลัยสงฆ์แพร่ มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Raweerose Sricompa (รวีโรจน์ ศรีคำภา) 

 Phrae Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

วิทยาลัยสงฆ์แพร่ มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
*Corresponding Author Email: wow_wow2499@hotmail.com 

 

Abstract 

 The objective of this study aims to 1) study the history of Tao Tung See (four guardian gods) 

ritual; 2) explore beliefs and morals of Tao Tung See (four guardian gods) ritual; and 3) analyze 

beliefs and morals of Tao Tung See (four guardian gods) ritual in Mueang Phrae district, Phrae 

province. The documentary research method was used to collect additional data from 15 key 

informants through in-depth interviews during a field study. 

 The findings revealed that  

 1 .  Tao Tung See (four guardian gods) ritual is based on animistic belief intertwined with 

Buddhist history in terms of Lokapālas, the guardians who protect the world’s four directions from 

harmful influences. This ritual reflects an integration of Buddhist, Brahmanic, and animistic beliefs to 

ensure protection, security, and auspiciousness for people living in Mueang Phrae district. 

 2. The beliefs in Tao Tung See ritual of people living in Mueang Phrae district involve inviting 

Lokapālas for sacredness, requesting auspicious blessings, and showing respect to Lokapālas to 

Re
se

ar
ch

 A
rti

cle
 

An Analytical Study of Beliefs and Morale in Tao Tung See 

(Four Guardian Gods) Ritual in Muang Phrae District,  

Phrae Province 

ศึกษาวิเคราะห์ความเช่ือและคติธรรมท่ีปรากฏในพิธีข้ึนท้าวทัง้สี่ในอำเภอเมืองแพร่  

จังหวัดแพร่ 

Received: Aug 13, 2025 Revised: Sep 8, 2025 Accepted: Sep 10, 2025 



Journal of Lanna Societies, Vol. 3 No. 3 (July – September 2025)  75 

invite divine protection. This ritual reflects Buddhist morals: Puññakiriyavatthu (bases of meritorious 

action), giving, ethical behavior, mental development, gratitude, and awareness of making merit.  

 3 . Tao Tung See ritual is consistent with the following Buddhist principles: Four Kinds of 

Saddhā, focusing on the belief in karma and following moral principles for safety and auspiciousness; 

Tilakkhaṇa (the three marks of existence), placing the importance on understanding the truth of life 

and embracing impermanence; and the principles of merit and sin that encourage individuals to do 

good deeds: giving, observing precepts, and practicing meditation by avoiding malicious acts and 

adhering to Dharma in conducting ritual. 
 

Keyword: belief; morals; Tao Tung See ritual 

 

บทคัดย่อ 

 บทความวิจัยเรื่องนี้มีวัตถุประสงค์ 1 ) เพื่อศึกษาประวัต ิความเป็นมาของพิธีขึ ้นท้าวทั้งสี่ใน

อำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่ 2) เพ่ือศึกษาความเชื่อและคติธรรมที่ปรากฏในพิธีขึน้ท้าวท้ังสี่ในอำเภอ

เมืองแพร่ จังหวัดแพร่ 3) เพื่อศึกษาวิเคราะห์ความเช่ือและคติธรรมท่ีปรากฏในพิธีขึน้ท้าวท้ังส่ีในอำเภอ

เมืองแพร่ จังหวัดแพร่ เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ โดยใช้วิธ ีการวิจ ัยเชิงเอกสาร และการลงพื้นที่ 

เก็บข้อมูลเพิ่มเติมจากภาคสนามโดยการใช้แบบสัมภาษณ์เชิงลึกจากผู้ให้ข้อมูลสำคัญ จำนวน 15 รูป/

คน  

 ผลการวิจัยพบว่า  

 1. พิธีขึ้นท้าวทั้งสี ่ของอำเภอเมืองแพร่เริ ่มมาจากความเชื่อเรื่องผีผสมผสานกับประวัติของ

พระพุทธศาสนาเกี่ยวกับเรื่องของท้าวจตุโลกบาลที่ปกปักรักษาโลกมนุษย์ทั้งสี่ทิศให้พ้นจากสิ่งชั่งร้าย 

เป็นพิธีกรรมท่ีมีการผสมผสานความเชื่อทั้งพุทธ พราหมณ์ และผีเข้าด้วยกัน เพ่ือให้เกิดความคุ้มครอง

ความปลอดภัย และความเป็นสิริมงคลแก่ประชาชนในอำเภอเมืองแพร่  

 2. อำเภอเมืองแพร่มีความเชื่อเกี่ยวกับพิธีขึ ้นท้าวทั้งสี่ที ่ ได้แก่ การอัญเชิญท้าวจตุโลกบาล

เพื่อให้เกิดความศักดิ์สิทธิ ์ การบอกกล่าวไปยังเพื่อขอพรให้เกิดความเป็นสิริมงคลแก่ชีวิต การแสดง

ความเคารพต่อทิศท้ังสี่เพ่ือให้ได้รับการปกป้อง และยังสะท้อนให้เห็นถึงคติธรรม ได้แก่ หลักบุญกิริยา

วัตถุ ให้ทาน ศีล ภาวนา หลักกตัญญูกตเวที เห็นถึงความสำคัญของการทำบุญในพระพุทธศาสนาที่มี

คุณค่าต่อจิตใจ  

 3. พิธีขึ ้นท้าวทั้งสี ่มีความสัมพันธ์และความสอดคล้องกับหลักทางพระพุทธศาสนา ได้แก่  

หลักศรัทธา 4 มีความเชื่อเรื ่องกรรมและการปฏิบัติตนตามหลักศีลธรรมเพื่อความปลอดภัยและ  

เป็นสิริมงคล หลักไตรลักษณ์ ช่วยให้เข้าใจถึงความเป็นจริงของชีวิตและยอมความในความไม่แน่นอน

ของชีวิต หลักบุญ-บาป ส่งเสริมให้ทำความดีด้วยการให้ทาน รักษาศีล เจริญภาวนา ด้วยการหลีกเล่ียง



76  Journal of Lanna Societies, Vol. 3 No. 3 (July – September 2025) 

การกระทำที่มีเจตนาท่ีไม่ดี ด้วยการยึดหลักธรรมในการประกอบพิธี 
 

คำสำคัญ: ความเชื่อ; คติธรรม; พิธีขึ้นท้าวทัง้สี่ 

  

บทนำ 

 ล้านนาเป็นอาณาจักรที่รุ่งเรื่องมาแต่อดีต มีวัฒนธรรมเป็นของตนเอง มีตัวอักษร ภาษา และ

วรรณกรรมท่ีใช้ถ่ายทอดความรู้ภูมิปัญญาที่ได้สั่งสมไว้ ภูมิปัญญาเหล่าน้ีเป็นสิ่งท่ีสะท้อนให้เรารู้ว่าคน

ล้านนามีวิถีชีวิตความเป็นอยู่ และการทำมาหากินอย่างไรในบริบทของธรรมชาติสภาพแวดล้อมและ

วัฒนธรรมในอดีต และตามความเชื่อของคนของล้านนาเชื่อว่าทุกสรรพสิ่งล้วนมีเทพดาคอยปกป้องอยู่ 

ดังนั ้นในการจะลงมือทำอะไร หรือในวันมงคลต่าง ๆ ย่อมมีการประกอบพิธีบวงสรวงเทพต่าง ๆ  

เป็นอันดับแรก เพื่อความเป็นสิริมงคลในชีวิต หรือที่เรียกว่า “พิธีขึน้ท้าวทั้งสี่” (สำนักงานวัฒนธรรม

จังหวัดเชียงใหม่, 2544 : 1) โดยท้าวทั้งสี่ (ต๊าวตังส่ี) เป็นเทพดาตวามความเชื่อของชาวล้านนาที่เชื่อว่า

ในพ้ืนที่หน่ึง ๆ ไม่ว่าจะเป็นบ้าน ที่นา ที่ทำมาหากิน จะมีเทวดาอารักษ์ 4 องค์ คอยดูแลปกปักษ์รักษา

พื้นที่ไว้ให้แคล้วคลาดจากสิ่งไม่ดี และภยันอันตราย ตามตำนาน ท้าวทั้งสี ่ ก็คือ “ท้าวจตุ โลกบาล” 

เทวดาที่คอยอารักษ์ขาเขาพระสุเมรุทั้งสี่ทิศบนสรวงสวรรค์ ทำหน้าที่รักษาเขาพระสุเมรุจากอันตราย

อำนวยความสุขสงบให้กับเทวดาที่อยู่ภายในเขา เปรียบได้กับการเป็นเทวดาปกปักษ์รักษาบ้านของผู้อยู่

อาศัยนั่นเอง การบูชาท้าวท้ังส่ีหรือการขึ้นต้าวทั้งส่ี และมีความเชื่อว่าเป็นการเชิญท้าวทั้งสี่เสด็จลงมา

จากสวรรค์เพื่อมาปกปักษ์รักษาคนในบ้าน สิ ่งของสำคัญที่ต ้องจัดเตรียมในการบูชาท้าวทั ้งสี่  

ประกอบด้วย “หอประสาทเสาเดียว” คือ เสาไม้สูงประมาณหนึ่งเมตรกว่า ๆ ตีไม้ไขว้เป็นกากบาท 4 

ทิศ และยอดด้านบนอีก 1 ทิศ ปลายไม้ติดแผ่นไม้เพื่อใช้เป็นที่วาง “สะตวง” มีทั ้งหมด 6 อัน ด้านใน  

สะตวงบรรจุเครื่องสักการะ ประกอบด้วย เมี่ยง หมาก บุหรี ่ อาหารคาวหวาน เช่น ข้าวเหนียว ขนม 

ดอกไม้ มุมของสะตวงปัก “ตุงช่อ” (ธงสามเหลี่ยม) เพ่ือเป็นสัญลักษณ์ในการบูชา โดยมีทั้งหมด  6 สี 

ได้แก่ ตุงสีเขียว บูชาพระอินทร์ วางไว้ยอดบนสุดของสะตวง ตุงสีแดง วางไว้ทิศใต้  ตุงสีฟ้า วางไว้ 

ทิศตะวันออก ตุงสีดำ วางไว้ทิศตะวันตก ตุงสีเทา วางไว้ทิศเหนือ และตุงสีขาว บูชาพระแม่ธรณี  

วางโคนเสาบนพื้นดินด้านล่าง หลังจากตระเตรียมเครื่องสักการะเรียบร้อยแล้ว พ่ออาจารย์ หรือ  

พ่อหนาน หรือผู้ประกอบพิธี ประจำหมู่บ้าน (ที่ได้รับเชิญมา) ก็จะเริ่มพิธีโดยการนำกระทงไปวาง 

จากนั้นทำพิธีท่องบทสวดบูชาเทวดา บูชาพระแม่ธรณีแลท้าวทั้งสี่ เป็นการอัญเชิญท่านลงมา พิธีขึ ้น

ท้าวทั้งสี่ จึงเป็นพิธีที่ชาวพุทธในภาคเหนือต่างได้ปฏิบัติสืบต่อกันมาอย่างยาวนาน มีความผูกพันกับ 

วิถีชีวิตของชาวพุทธมาตลอด และเป็นพิธีที่จะขาดไม่ได้ เมื ่อจะกระทำงานมงคลในบ้านเรือน หมู่บ้าน 

สะท้อนให้เห็นถึงการให้ความสำคัญกับการอัญเชิญท้าวทั้งสี่ ให้มาช่วยปกปักษ์รักษา (ภูเดช แสนสา , 

2555 : 143)  

 



Journal of Lanna Societies, Vol. 3 No. 3 (July – September 2025)  77 

 ซึ่งพื้นที่ของอำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่ มีประชากรมากกว่า 100,000 คน พื้นที่ 20 ตำบล 

แบ่งเป็น 18 ชุมชน และ 166 หมู่บ้าน (ข้อมูลท่ัวไปจังหวัดแพร,่ 2568, ออนไลน์) จึงมีความหลากหลาย

ด้านว ัฒนธรรมประเพณี ชาวเมืองแพร่มีความเช ื่อในพุทธศาสนาชาวบ้าน คือ การประสาน  

ความแตกต่างทางศาสนาพุทธ พราหมณ์ และความเช่ือเรื่องผี ซ่ึงอาจกล่าวได้ว่าเป็นรูปแบบของระบบ

ความเชื่อโดยท่ัวไปในสังคมไทย ซึ่งความเชื่อในการนับถือผีต่าง ๆ เหมือนชุมชนทั่วไปในทางภาคเหนือ 

ซึ่งความเชื่อในเรื ่องผีนี ้ทำให้ชาวบ้านมีความรู้ส ึกมั ่นคงในชีวิตหากชาวบ้านปฏิ บัติต่อผีตามจารีต 

ท่ีรับสืบทอดต่อมาได้ถูกต้อง ไม่ลบหลู่หรือกระทำการใดท่ีจะแสดงถึงการไม่ยอมรับความเช่ือเหล่านีใ้น

สังคมของตน ความเชื่อเร่ืองผียังสัมพันธ์กับระบบนิเวศในท้องถ่ินแต่ละแห่งท่ีสะท้อนถึงความสัมพันธ์ใน

รูปแบบของการดูแลรักษาและการปกป้องสภาพแวดล้อมหรือทรัพยากรธรรมชาติท่ีชาวบา้นยกให้ดูแล 

อันเป็น “อำนาจ” ในการควบคุมจัดการของมนุษย์ผ่าน “ผี” หรืออำนาจเหนือธรรมชาติ ท่ีมีพลังสำคัญ

ในการคุมคนในท้องถิ่นไม่ให้ละเมิดกฎเกณฑ์กติกาท่ีสังคมได้ร่วมกันสร้างไว้ เป็นการป้องกันหรือปราม

ผู้ท่ีต้องการเอารัดเอาเปรียบผู้อ่ืนในสังคมเดียวกัน (ศรีศักร วัลลิโภดม และวลัยลักษณ์ ทรงศิริ, 2551 : 

167) ดังนั ้น ผู ้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อและคติธรรมที ่ปรากฏใน พิธีขึ ้นท้าวทั้งสี ่  

ในอำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่ โดยมีประเด็นในการศึกษา คือ ศึกษาประวัติความเป็นมาของพิธีขึน้

ท้าวทั้งสี ่ และวิเคราะห์ความเชื่อและคติธรรมที่ปรากฏในพิธีขึ้นท้าวทั้งสี ่ในพิธีขึ ้นท้าวทั้งสี่ในอำเภอ

เมืองแพร่ จังหวัดแพร ่

 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

 1. เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมาของพิธีข้ึนท้าวทัง้ส่ีในอำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่    

 2. เพื่อศึกษาความเช่ือและคติธรรมที่ปรากฏในพิธีขึน้ท้าวทัง้ส่ีในอำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่ 

 3. เพื่อวิเคราะห์ความเชื่อและคติธรรมที่ปรากฏในพิธีขึ ้นท้าวทั้งสี ่ในอำเภอเมืองแพร่ จังหวัด

แพร่ 

 

การทบทวนวรรณกรรม 

 การวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อและคติธรรมท่ีปรากฏในพิธีขึน้ท้าวทั้งสี่ในอำเภอเมือง

แพร่ จังหวัดแพร่” ผู้วิจัยได้ศึกษาค้นคว้าเอกสาร ตำรา เก่ียวกับแนวคิด ทฤษฎีและงานวิจัยที่เก่ียวข้อง 

ดังน้ี  

 1. แนวคิดและทฤษฎีเกี่ยวกับพิธีกรรม 

 พิธีกรรมเป็นพฤติกรรมที่มนุษย์ถือปฏิบัติตามความเชื่อ ความศรัทธาต่อศาสนาของตนในแต่ละ

ศาสนาที่มีการปฏิบัติสืบทอดต่อกันมากลายเป็นพิธีกรรมทางศาสนา ที่ถือว่าเป็นกิจกรรมบูชาหรือ  

การปฏิบัติพิธี ซึ่งพิธีกรรมเหล่านั้นส่วนมากจะสัมพันธ์กับวิถีการดำรงชีวิตประจำวันมีบางพิธีกรรมไม่

อาจนับได้ว่าเป็นพิธีกรรมทางศาสนา เป็นความเชื่อของคนในท้องถ่ินที่มักจะอ้างเรื่องความเชื่อท่ียึดถือ



78  Journal of Lanna Societies, Vol. 3 No. 3 (July – September 2025) 

และปฏิบัติสืบทอดกันมา (คมเนตร เชษฐพัฒนวนิช, 2540 : 36) พิธีกรรม คือ พฤติกรรมที ่มนุษย์ 

พึ่งปฏิบัติต่อความเชื่อทางศาสนาของตนเอง ไม่ว่าจะเป็นศาสนาใด ๆ ก็ตามต่างก็มีการปฏิบัติต่อ

ศาสนาของตน ตามความเชื่อและความศรัทธาของตนเองในแต่ละศาสนา จึงก่อให้เกิดเป็นพิธีกรรม 

ทางศาสนาด้วยความเชื่อและความศรัทธา พิธีกรรมมีคุณสมบัติสำคัญอยู่ 2 ประการ คือ 1. เน้นเ รื ่อง

จิตใจ 2. เน้นเรื่องสัญลักษณ์ (กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2559 : 16) โดยพิธีกรรมต่าง ๆ 

สามารถแยกประเภทออกเป็นประเภทใหญ่ ๆ ได้ 2 ประเภท คือ 1. พิธีท่ีเกี่ยวกับชีวิตประจำวัน ได้แก่ 

พิธีแต่งงาน พิธีขอขมา พิธีบายศรี พิธีศพ พิธีเลี้ยงผี ฯลฯ 2. พิธีเกี่ยวกับศาสนา ได้แก่ การทำบุญบ้าน 

พิธีสิบสองเดือน ฯลฯ นอกจากพิธีกรรมที่จัดเป็นประเภทใหญ่ ๆ เหล่านี้แล้ว ยังสามารถแบ่งเป็น

ประเภทย่อย ๆ อีก 10 ประเภท คือ 1. พิธีกรรมที่ปฏิบัติเป็นประจำวัน 2. พิธีกรรมที่ปฏิบัติเป็นครั้ง

คราว 3. พิธีกรรมท่ีเก่ียวกับการชำระล้างบาป 4. พิธีกรรมเกี่ยวกับการเล้ียง 5. พิธีกรรมท่ีเกี่ยวกับผู้ท่ี

ล่วงลับไปแล้ว 6. พิธีกรรมที่เกี่ยวกับการเบิกปฐมฤกษ์ 7. พิธีกรรมที่เกี ่ยวกับประเพณี 8. พิธีกรรม

เฉพาะบุคคล 9. พิธีกรรมที่เกี่ยวกับการอ้อนวอนพระเจ้า 10. พิธีกรรมที่เกี่ยวกับการพลีสุกรรมหรือ

การบูชาครู และเมื่อพิจารณาวิถีการดำเนินชีวิตของคนในสังคมไทยตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบันแล้วว่าความ

เชื่อ พิธีกรรม และประเพณีจะมีความสัมพันธ์กัน และช่วยถ่ายทอดสิ่งท ี่เก ิดขึ ้นในสังคมยุคนั้น ๆ 

(กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2552: 9-10) 

 2. แนวคิดและทฤษฎีเกี่ยวกับความเช่ือ 

 ความเชื่อ คือ ความรู้สึกที่คล้อยตามหรือเห็นด้วย หรือเห็นเป็นจริงเช่นนั ้นด้วยความเชื่อของ

มนุษย์ส่วนมากเกิดจากความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ เมื่อสิ ่งที่เกิดขึ ้นนั ้นมีผลต่อวิถีชีวิต

มนุษย์ทั้งให้คุณประโยชน์และให้โทษ แล้วมนุษย์ไม่สามารถค้นหาสาเหตุมาอธิบายได้หรือไม่สามารถ

ค้นพบคำตอบในสิ ่งท ี ่เก ิดขึ ้นจากธรรมชาติ ทำให้เกิดความหวาดกลัวธรรมชาติพยายามสร้าง

จินตนาการเพื่อจะได้นำมาเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวทางจิตใจ ด้วยพฤติกรรมต่าง ๆ ขึ้นอยู่กับความเชื่อ  

นั้น ๆ โดยความเชื่อเหล่านั้นได้ปฏิบัติสืบทอดกันมาตั้งแต่บรรพบุรุษถึงรุ่นลูกหลาน (กรมการศาสนา 

กระทรวงวัฒนธรรม, 2552: 5) ความเชื่อ เป็นสิ ่งที ่อยู ่ในจิตใจความนึกคิดของมนุษย์โดยทั่วไป และ

สัมพันธ์ต่อพฤติกรรม ที่จะแสดงออกมาแบ่งออกเป็น (1) ความเชื่อทางพระพุทธศาสนา (2) ความเชื่อ

เรื ่องสิ่งลึกลับที่เหนือธรรมชาติ (3) ความเชื่อเรื ่องสิ่งศักดิ์สิทธิ์ (4) ความเชื่อเรื่องผีสาง (พระครูอุทัย

กิจจารักษ์ และพระครูใบฎีกาสุวินท์ สุวิชาโน, 2562: 279-282) โดยชาวพุทธในสังคมไทยตั้งแต่อดีต

จนถึงปัจจุบัน มีความเชื่อและแนวปฏิบัติในเรื่องกฎแห่งกรรมว่า ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว ทำให้กลัวบาป  

ไม่กล้าทำชั่ว และมีกำลังใจในการทำความดี เช่น การรักษาศีลทำให้เกิดเป็นผู้มีกายงามและการไม่

รักษาศีลย่อมตกนรกหรือเกิดเป็นผู้ต่ำทราม เรื่องการเวียนว่ายตายเกิดที่มีความเชื่อว่าความตายไม่ใช่

จุดสิน้สุดของชีวิต แต่นำไปสู่การเกิดใหม่ในภพภูมิตามกรรมของบุคคล ดังที่ไตรภูมิพระร่วง กล่าวว่า

ความสุขในนิพพานนั้นหาที่เปรียบไม่ได้ เหนือกว่าสมบัติใดใดในโลกมนุษย์ ในเทวโลกและในพรหมโลก 

และความเชื ่อเรื ่องบุญญาบารมีอันเกิดจากการสั่งสมบุญ ด้วยการปฏิบัต ิตามพระธรรมคำสอน  



Journal of Lanna Societies, Vol. 3 No. 3 (July – September 2025)  79 

การละเว้นบาปอกุศลและทำความดี หากทำผิดทำนองคลองธรรม บุญบารมีก็เสื่อมสูญเกิดฝนฟ้าวิปริต 

เพราะบุญบารม ีเป ็นสิ ่งท ี ่ต ้องสั ่งสมอยู ่ เสมอ เก ิดได้ เส ื ่อมได้ชาวพุทธจึงพร้อมที ่จะยอมรับ  

ความเปลี่ยนแปลงและไม่แน่นอนของชีวิต (ภัทรพร สิริกาญจน, 2553 : 30-34) 

 3. แนวคิดและทฤษฎีเกี่ยวกับคติชนวิทยา 

 คติชน หมายถึง วิถีชีวิตของกลุ่มชนซึ่งมีลักษณะแนวทางดำเนินชีวิตตามความคิด ความเชื่อ

ร่วมกันอย่างใดอย่างหนีเป็นของตนเองซึ่งได้พัฒนามา ดำรงอยู่และสืบทอดไปยังชนรุนหลัง อันเป็น

องค์ประกอบพื้นฐานในการสร้างวัฒนธรรมของกลุ่มชนต่าง ๆ (กิ ่งแก้ว เพ็ชรราช , 2554 : 4) คติชน

วิทยา คือ การศึกษาสิ่งท ี ่ถ ่ายทอดกันมาแต่บรรพบุรุษในรูปของนิทาน บทเพลงสถาปัตยกรรม 

หัตถกรรม การแต่งกาย อาหารการกินตลดจนอากัปกิริยาของกลุ่มชน โดยไม่ปรากฎผู้คิดค้นหรือผู้แต่ง 

แต่ปัจจุบันอาจใช้ภาษาเขียนเป็นเครื ่องมือบันทึกหรือถ่ายทอดก็ได้แต่ต้องมีลักษณะ (1) เป็นสิ่งที่ 

สืบทอดต่อกันมาโดยทางวาจาจดจำและปฏิบัติสืบติสืบต่อ ๆ กันมา (2) ไม่ทราบต้นคิด เพียงแต่อ้างกัน

มาว่า คนเก่าแก่เล่าหรือกระทำกันมาอย่างนั้น (3) เป็นมรดกทางวัฒนธรรมท่ีรับช่วงกันมาหลายชั่วอายุ

คน (4) เป็นเครื่องชีว้ ัดวิถีทางการดำเนินชีวิตและค่านิยมของกลุ่มชน และ (5) เป็นสมบัติของคนส่วน

ใหญ่ในกลุ่มชนน้ัน ๆ (สุรีย์ หาญคำ, 2546 : 64) คติชนวิทยามีหน้าที่ศึกษาคุณค่า บทบาท และอิทธิพล

ต่อชีวิตและสังคมมนุษย์เป็นคติติที่กำกับ ปรัชญา แนวคิด ความเชื่อ ศิลปะ วัฒนธรรม ประเพณี และ

วิถีชีวิตของการดำเนินชีวิต คติชนจึงมีคุณค่าต่อสังคมมากมาย ดังน้ี 

 1. คติชนทำให้วัฒนธรรมสมบูรณ์และเข้มแข็ง  

 2. คติชนวิทยาให้ความบันเทิงใจแค่สังคม  

 3. คติชนวิทยา เป็นเครื่องมือให้การศึกษาอบรมคนสังคมโดยเฉพาะในสังคมและในสมัยท่ีระบบ

โรงเรียนยังไม่แพร่หลาย  

 4. คติชนวิทยาเป็นเครื่องมือควบคุม รักษาแบบแผนของสังคม (กุหลาบ มัลลิกะมาส, 2536: 

32-42) 

 

วิธดีำเนินการวิจัย 

 การศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์ความเช่ือและคติธรรมที่ปรากฏในพิธีข้ึนท้าวท้ังส่ีในอำเภอ

เมืองแพร่ จังหวัดแพร่” เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) เพื่อวิเคราะห์ความเชื่อและ 

คติธรรมที่ปรากฏในพิธีข ึ ้นท้าวทั้งสี ่ในอำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่ โดยมีวิธีการดำเนินการวิจัย 

ดังต่อไปน้ี 

 1. รูปแบบการวิจัย เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ ได้แก่ (1) การศึกษาสาระสำคัญเกี่ยวกับพิธี  

ขึ ้นท้าวทั ้งสี ่ในอำเภอเมืองแพร่ จังหว ัดแพร่ ได้มุ ่งเน้นเพื่อศึกษาเกี่ยวกับประว ัติความเป็นมา 

ความสำคัญ โดยทำการศึกษาเอกสาร บทความทางวิชาการ งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง และส่ือมัลติมิเดียบน

แพลตฟอร์มสื่อสารออนไลน์ที่เกี่ยวข้อง และเป็นข้อมูลเฉพาะจำเป็นเกี่ยวกับเรื่อ งพิธีขึ ้นท้าวทั้งสี่ใน



80  Journal of Lanna Societies, Vol. 3 No. 3 (July – September 2025) 

อำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่ (2) การศึกษาจากภาคสนาม เป็นการสัมภาษณ์เชิงลึกโดยใช้วิธี การ

สัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมายเป็นรายบุคคล และลงพื้นที่เก็บข้อมูลด้วยตนเอง เพื่อศึกษาข้อมูลพื้นที่เพ่ือ

นำมาวิเคราะห์ความเช่ือและคติธรรมท่ีปรากฏในพิธีข้ึนท้าวท้ังสี่ในอำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่ 

 2. กลุ่มเป้าหมายที่ผู้ให้ข้อมูลหลัก มีคุณสมบัติสอดคล้องกับประเด็นสาระสำคัญของการวิจัย 

จำนวน 15 รูป/คน ใช้วิธีการสุ่มแบบเจาะจง (สุวิมล ติรกานันท์ , 2555 : 170) โดยผู้วิจัยได้กำหนด

หลักเกณฑ์ในการพิจารณาคัดเลือกกลุ่มเป้าหมายผู้ให้ข้อมูลสำคัญสำหรับนำมาใช้ในกระบวนวิธีการ

วิจัยเชิงคุณภาพ ด้วยวิธีการสัมภาษณ์เจาะลึก อันมีหลักเกณฑ์ประการสำคัญในการพิจารณาคัดเลือก

กลุ่มเป้าหมายผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ได้แก่ 1) กลุ่มเป้าหมายผู้ให้ข้อมูลสำคัญที่เป็นพระสงฆ์ที ่มีความรู้

เกี่ยวกับพิธีขึ้นท้าวทั้งสี่ จำนวน 3 รูป 2) กลุ่มเป้าหมายผู้ให้ข้อมูลสำคัญที่เป็นปราชญ์ชาวบ้านที่ทำ

หน้าที่เป็นคนทำพิธีขึ้นท้าวทั้งสี่ จำนวน 5 คน 3) กลุ่มเป้าหมายผู้ให้ข้อมูลสำคัญที่เป็นประชาชนท่ีมี

ความเชื่อเกี่ยวกับพธีิขึน้ท้าวทัง้ส่ี จำนวน 7 คน 

 3. เครื่องมือวิจัย ผู้วิจัยได้สร้างแบบสัมภาษณ์ เพื่อการเก็บรวบรวมข้อมูลโดยแบบสัมภาษณ์ท่ี

ใช้เป็นแบบไม่มีโครงสร้าง (สุวิมล ติรกานันท์ , 2555 : 194) โดยมีขั้นตอนการสร้าง และการตรวจสอบ

เครื่องมือ คือ (1) ศึกษาหลักการและแนวคิดทฤษฎีเกี่ยวกับความเชื่อและคติธรรมที่ปรากฏในพิธีขึน้

ท้าวทัง้ส่ีจากหนังสือ เอกสาร ตำรา บทความ งานวิจัยที่เก่ียวข้อง (2) กำหนดกรอบแนวคิดในการสร้าง

เครื่องมือการวิจัย (3) กำหนดวัตถุประสงค์ในการสร้างเครื่องมือการวิจัยโดยขอคำปรึกษาจากอาจารย์

ที่ปรึกษา (4) สร้างแบบสัมภาษณ์ให้ผู ้เชี ่ยวชาญตรวจสอบ (5) ผู ้ เชี ่ยวชาญที่ตรวจสอบเครื่องมือ  

(6) ตรวจสอบ และปรับปรุงแก้ไข(7) จัดพิมพ์แบบสอบถามฉบับสมบูรณ์และนำไปใช้จริง เพื่อเก็บ

รวบรวมข้อมูลจากการสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ 

 4. การเก็บรวบรวมข้อมูล ในส่วนของการวิจัยเรื ่องนี้ เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ โดยใช้วิธีการ

สัมภาษณ์เชิงลึก ด้วยการจดบันทึก และบันทึกเสียง มีการดำเนินการเก็บรวบรวมข้อมูล (1) รวบรวม

เอกสารจากเอกสาร ตำรา หนังสือ บทความงานวิจัย เอกสารส่ิงพิมพ์ต่าง ๆ และงานวิจัยท่ีเกี่ ยวข้อง

กับการวิเคราะห์ความเชื่อและคติธรรมที่ปรากฏในพิธีขึ ้นท้าวทั้งสี ่ในอำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่  

(2) ผู้วิจัยสร้างแบบสัมภาษณ์ และขอหนังสืออนุญาตเก็บรวบรวมข้อมูลจากมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตแพร่ เพื่อขอความร่วมมือไปยังกลุ่มตัวอย่างทั้ง  15 รูป/คน เพื่อขอเข้า 

เก็บข้อมูล จากนั้นดำเนินการเก็บรวบรวมข้อมูล โดยมีการจดบันทึกและบันทึกสียงข้อมูลจาก 

การสัมภาษณ์ (3) ผู ้วิจัยดำเนินการวิเคราะห์ถอดบทสัมภาษณ์จากการสัมภาษณ์เพื่อให้ได้ผลของ  

การวิเคราะห์ความเชื่อและคติธรรมท่ีปรากฏในพิธีข้ึนท้าวท้ังส่ีในอำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่ ท่ีมีความ

สอดคล้องและความสัมพันธ์กับหลักพระพุทธศาสนา 

 5. การวิเคราะห์ข้อมูล การวิจัยเรื่องนี้มีขั ้นตอนการวิเคราะห์ข้อมูล (1) วิเคราะห์ข้อมูลจาก

เอกสารตำราบทความ งานวิจัย วิทยานิพนธ์ที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัย แล้วจึงนำเสนอผลการวิจัยเป็นเชิง

พรรณนา (2) การวิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์ มาวิเคราะห์โดยพิจารณาประ เด็นหลักที่



Journal of Lanna Societies, Vol. 3 No. 3 (July – September 2025)  81 

สอดคล้องกับแนวคิดทฤษฎีและเริ่มต้นจากการวิเคราะห์ภาพรวมไปสู่การวิเคราะห์ประเด็นย่อยของ

กระบวนการวิเคราะห์ตามแนวทางการวิจัยเชิงคุณภาพ จากนั้นทำการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงเนื้อหา และ

อธิบายเป็นความเรียงเชิงพรรณนา นำเสนอผลการวิจัย อภิปรายผล ข้อเสนอแนะ เพื่อเป็นประโยช น์

ต่อไป 

 

ผลการวิจัย 

 จากการศึกษาวิจัย “ศึกษาวิเคราะห์ความเช่ือและคติธรรมท่ีปรากฏในพธีิข้ึนท้าวทั้งส่ีในอำเภอ

เมืองแพร่ จังหวัดแพร่” นักวิจัยจึงนำเสนอผลการวิจัย ดังต่อไปนี ้

 ผลการวิจัยจากวัตถุประสงค์ข้อที่ 1  พบว่า พิธีขึ ้นท้าวทั้งสี่เริ ่มมาจากความเชื่อเรื ่องผี

ผสมผสานกับพระพุทธศาสนาเรื่องท้าวจตุโลกบาล ได้แก่ (1) ท้าวธตรฐ (ดูแลทิศตะวันออก) (2) ท้าว

วิรุฬหก (ดูแลทิศตะวันตก) (3) ท้าววิรูปักษ์ (ดูแลทิศใต้) (4) ท้าวเวสสุวัณ (ดูแลทิศเหนือ) โดยประชาชน

อำเภอเมืองแพร่ในอดีตมีความเกรงกลัวต่ออำนาจเหนือธรรมชาติที่ส่งผลไม่ดีต่อตนเอง ต้องการ  

ความคุ้มครองให้ปลอดภัยจากสิ่งชั่วร้าย ความปลอดภัยภยันตรายต่าง ๆ ท่ีเกิดขึน้ และเพื่อความเป็น  

สิริมงคลแก่ชีวิต แต่ด้วยมีความรู้ความเข้าใจในประวัติของพระพุทธศาสนา ทำให้เกิดความเชื่อใน

อำนาจของท้าวจตุโลกบาลทั้งสี ่ท ี่คอยคุ้มครองโลกมนุษย์ท ั ้งสี ่ท ิศจากสิ่งช่วยร้าย และทำนุบำรุง

พระพุทธศาสนา จึงได้เกิดพิธีกรรมของพระพุทธศาสนาผสมผสานกับพิธีกรรมของพราหมณ์ได้อัญเชิญ

สิ่งศักดิ์ส ิทธิ์หรือเทวดาที่มีอำนาจมากมาคอยปกปักรักษา ปกป้องอันตรายจากสิ่งชั ่วร้าย และ  

เพิ่มความเป็นสิริมงคลแก่ชีวิตของประชาชนอำเภอเมือง จนเป็นพิธีขึน้ท้างทั้งสี่ที่นิยมทำกันในงานบุญ

ต่าง ๆ เช่น การขึน้บ้านใหม่ การทำบุญสืบชาตา การบวชพระ เป็นต้น เป็นการแสดงความเคารพนับถือ

ต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ และการแสดงความกตัญญูกตเวทีต่อบรรพบุรุษ  มีการเตรียมเครื่องบูชาเพื่อแสดง

ความเคารพนับถือต่อท้าวจตุโลกบาล และมีการกรวดน้ำเพื่อให้แม่พระธรณีรับรู ้และเป็นสักขีพยาน

เกี่ยวกับการทำบุญน้ัน ๆ โดยพิธีขึน้ท้าวท้ังส่ีมีความผูกพันกับวิถีชีวิตของประชาชนอำเภอเมืองแพร่ที่มี

รากฐานความเชื่อเกี ่ยวกับผีและเพื่อให้ปลอดภัยจึงทำพิธีอัญเชิญท้าวจตุโลกบาลมาป้องกันสิ่งที ่ไม่ดี 

และเสริมความเป็นสิริมงคลแก่ชีวิตตามความเชื่อเกี่ยวกับอำนาจหน้าที่ของท้าวจตุโลกบาล จึงเกิดพิธี

ขึน้ท้าวทัง้สี่ข้ึนทุกคร้ังท่ีมีการจัดงานเกี่ยวกับการทำบุญต่าง ๆ  

 คติความเชื่อของอำเภอเมืองแพร่เกี่ยวกับการเริ่มต้นสิ่งใหม่ ๆ การเริ ่มต้นชีวิตใหม่จะมีการจัด

พิธีขึน้ท้าวทั้งสี่เพื่อความเป็นสิริมงคลแก่ชีวิต และด้วยความศรัทธาในพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับหน้าที่

ของท้าวจตุโลกบาลที่ดูแลความปลอดภัยแก่โลกมนุษย์ทั้งสี่ทิศด้วยการแสดงความเคารพด้วยการนำ

ส่ิงของต่าง ๆ ที่มีความเช่ือพืน้บ้านอันเป็นตัวแทนของการแสดงความเคารพ ด้วยการเตรียมเครื่องบูชา

ต่าง ๆ ประกอบด้วย ขนม ของคาว-หวาน บุหรี่ หมากพลู เมี่ยง กล้วย-อ้อย ช่อตุง อย่างละ 4  มีธูป

เทียนนำสิ่งของต่าง ๆ มาวางใส่ในสะตวงที่ทำจากหยวกกล้วยเป็นทรงสี่เหลี่ยมมีกว้างด้านละ 1 คืบ 

และนำสะตวงนั้นไปวางไว้บนเสาไม้ท่ีเตรียมไว้ที่สมมติว่าเป็นปราสาทของเทวดา โดยสะตวงกลางนั้นมี



82  Journal of Lanna Societies, Vol. 3 No. 3 (July – September 2025) 

ฉัตร 1 ใบ นำไปวางไว้บนแท่นทางตะวันออกเฉียงเหนือของงสถานที่การจัดงานนั้น ๆ และเมื่อเตรียม

สถานที่ เสาไม้ เครื ่องบูชาเรียบร้อยแล้ว ได้เวลาตามฤกษ์ที่กำหนดพ่ออาจารย์จะเริ ่มกล่าวคำอัญเชิญ

เทวดา กล่าวคำขอโอกาส และกล่าวคำสวดบูชาทั้งสี่ทิศ เมื่อสิ้นทุกขั ้นตอนแล้ว พ่ ออาจารย์จะนำ

กรวดน้ำ เพื่อให้แม่พระธรณีรับรู้และเป็นสักขีพยานเกี่ยวกับการทำบุญนั้น ๆ เพราะด้วยความเชื่อท่ีว่า

เวลาทำบุญหรือจัดงานประเพณีต่าง ๆ เกี ่ยวกับพระพุทธศาสนาจะจัดพิธีขึ ้นท้าวทั ้งสี ่เป็นประจำ  

โดยเชื่อว่าหากบ้านเมืองมีภัยหรือเกิดโรคระบาด ภูตผีอาละวาด การขึน้ท้าวจะช่วยคลี่คลายเคราะห์

ร้ายคืนความสงบสุขสู่ชุมชนอีกครั้ง และยังช่วยสร้างจิตสำนึกในการเคารพธรรมชาติ การมีสติในยาม

เผชิญกับปัญหา และการประพฤติปฏิบัติดีในสังคม เป็นเครื่องมือในการหล่อหลอมคุณค่าทาง

จริยธรรม ศีลธรรม และความสามัคคีในชุมชนให้คงอยู่ได้อย่างย่ังยืน 

 ผลการวิจัยจากวัตถุประสงค์ข้อที่ 2  พบว่า ประชาชนมีความเชื่อว่า ท้าวจตุโลกบาลทั้ง 4 

องค์ เป็นผู้ที่ช่วยปกป้องโลกและมนุษย์จากภัยอันตรายต่าง ๆ และส่งเสริมความเจริญในทุกด้านของ

ชีวิต โดยมีพิธีกรรมต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการบูชาท้าวจตุโลกบาล เช่น การบูชาในงานเทศกาลต่าง ๆ 

การขอพรจากท้าวจตุโลกบาลเพ่ือป้องกันอันตราย จากการสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ จำนวน 15 รูป/

คน ทำให้ทราบถึงความเช่ือที่เกี่ยวข้องกับพิธีขีน้ท้าวทัง้ส่ี ดังน้ี 

 1. ความเช่ือด้านความศักดิ์สิทธิ์ พิธีขึน้ท้าวทัง้ส่ีมีความสำคัญสำหรับประชาชนอำเภอเมืองแพร่ 

และมีความศักดิ์สิทธิ ์ตามความเชื่อของอำเภอเมืองแพร่มีรากฐานมาจากพระพุทธศาสนาที่กล่าวถึง

อิทธิฤทธิ์ของท้าวจตุโลกบาลที่ประจำอยู่ทิศทั้งสี่ ทำหน้าที่คอยปกปักรักษาโลกมนุษย์  และทำนุบำรุง

พระพุทธศาสนาให้ดำรงอยู่อย่างสงบสุข ตามความเชื่อของอำเภอเมืองแพร่เมื่อเวลามีงานบุญหรือการ

ทำบุญตามประเพณีต่าง ๆ เช่น งานสืบชาตา ขึน้บ้านใหม่ งานบวชพระ เพื่อให้เกิดความศักดิ์สิทธิ์ขอ

งานจะมีพิธีข้ึนท้าวทัง้ส่ี เพื่อบอกกล่าวและอัญเชิญท้าวจตุโลกบาลท่ีมีความศักด์ิสิทธิ์มาคุ้มครองครอง

ปกปักรักษางานบุญต่าง ๆ ใหส้ำเร็จลุลวงไปด้วยดี โดยพิธีข้ึนท้าวทัง้ส่ีช่วยสร้างความม่ันคงทางจิตใจท่ี

แสดงความเคารพต่อสิ่งศักด์ิสิทธิ์ท่ีได้รับรู้ถึงความต้ังใจจริงในการจัดงานบุญ รวมไปถึงผู้การประกอบ

พิธ ี (พ่ออาจารย ์) เจ ้าภาพงานต่าง ๆ ม ีความประพฤต ิท ี ่ด ี ม ีความสุจร ิตทางกาย วาจา ใจ  

ความศักดิ์สิทธิ์ของพิธีขึ้นท้าวทั้งสี่ยิ่งมีเพิ่มขึ้นมากตามไปด้วย ส่งผลให้บ้านเรือนปลอดภัยจากภัยร้าย 

ภูตผี และพลังงานไม่ดี และก่อเกิดสิริมงคลแก่ผู้ท่ีอยู่อาศัยอย่างแท้จริง 

 2. ความเชื่อด้านความเป็นสิริมงคล อำเภอเมืองแพร่มีความเชื่อเรื่องความเป็นสิริมงคลที่ได้รับ

การสืบทอดมาจากบรรพบุรุษ และยังให้ความสำคัญโดยเฉพาะในเวลาการประกอบพิธีมงคลต่าง ๆ  

ท่ีต้องทำพิธีขึน้ท้าวทั้งสี่อัญเชิญท้าวจตุโลกบาล ที่เป็นพิธีกรรมทำขึน้ก่อนเริ่มงานมงคล เป็นการบอก

กล่าวไปยังท้าวจตุโลกบาลเพื่อขอพรจากท้าวทั้งสี ่พระอินทร์ และพระแม่ธรณี ให้กิจกรรมต่าง ๆ 

ดำเนินไปอย่างราบรื่น ปราศจากอุปสรรค และเกิดความเจริญรุ่งเรือง โดยในขณะปร ะกอบพิธ ี 

ผู้เข้าร่วมจะมีการตั้งจิตให้สงบ สำรวมกาย วาจา ใจ ซึ่งตรงตามหลักพระพุทธศาสนาเรื่องความมงคล

ทางจิตใจ อันส่งผลให้เกิดอายุยืน สุขภาพดี ความผ่องใส ความเจริญในชีวิต และยังแสดงถึง  



Journal of Lanna Societies, Vol. 3 No. 3 (July – September 2025)  83 

ความกตัญญู ความเคารพต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ รวมถึงการยึดมั่นในศีลธรรม ส่งผลให้พิธีขึ ้นท้าวทั้งสี่  

มีความผูกพันกับประชาชนในเมืองแพร่ในวิถีชีวิต ความดีงาม และการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างมีสันติ

สุข 

 3. ความเชื ่อด้านการปกป้องคุ้มครอง อำเภอเม ืองแพร ่ม ีความเชื ่อเกี ่ยวกับการได้รับ 

ความคุ้มครองจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์ และด้วยบทบาทหน้าที่ของท้าวจตุโลกบาลในพระพุทธศาสนาที่มี  

คอยตรวจสอบดูแลโลกมนุษย์ป้องกันอันตรายจากภูติผีปีศาจ เวลาที่จัดงานประเพณีต่าง ๆ จะทำพิธี

ขึ ้นท้าวทั้งสี่ขึน้เพ่ืออัญเชิญท้าวจตุโลกบาลให้มาคุ้มครองดูแลป้องกันภัยอันตรายท่ีอาจเกิดขึน้ ถือเป็น

การแสดงความเคารพต่อท ิศทั ้งสี ่และบอกกล ่าวส ิ ่งศักดิ ์ส ิทธ ิ ์ถ ึงการประกอบบุ ญกุศล โดย 

หลักพระพุทธศาสนา การจะได ้รับการคุ ้มครองจากสิ ่งศักดิ์ส ิทธิ ์น ั ้น ต้องเร ิ ่มต้นจากตนเอง  

ด้วยการรักษาศีล ทำจิตให้สงบ มีเจตนาอันบริสุทธิ ์ เพราะพุทธศาสนาเน้นเรื่องกรรม คือ การกระทำ 

ท้ังทางกาย วาจา และใจหากบุคคลประกอบกรรมดี มีเจตนาสุจริต ย่อมได้รับผลดี เป็นการเสริมสร้าง

คุณธรรมมีความมั่นคงในศีลธรรม ซึ่งยิ่งส่งผลให้พิธีมีความศักดิ์สิทธิ ์มากขึ้น  

 พิธีขึ้นท้าวทัง้สี่ของชาวอำเภอเมืองแพร่ เป็นพิธีกรรมท่ีมีรากฐานมาจากคติความเชื่อพ้ืนบ้านที่

ผสานกับหลักธรรมในพระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้ง โดยเฉพาะเรื ่องของความศักดิ์สิทธิ ์ การปกป้อง

คุ้มครอง และการเสริมสิริมงคลให้แก่ชีวิตของผู้คนในชุมชน จากการสัมภาษณ์ผู้ใหข้้อมูลสำคัญ จำนวน 

15 รูป/คน สะท้อนให้เห็นถึงคติธรรมทางพระพุทธศาสนาที่แฝงอยู่ในพิธีข้ึนท้าวทัง้ส่ี ดังนี้ 

 1. หลักบุญกิริยาวัตถุ คติธรรมท่ีเก่ียวกับความเช่ือของพิธีขึน้ท้าวทัง้ส่ี โดยเฉพาะหลักบุญกิริยา

วัตถุ ด้วยการให้ทาน การรักษาศีล การเจริญภาวนา ที่เป็นแนวทางปฏิบัติของท้าวจตุโลกบาลทั้งสี่ที่

ปรากฎในพระพุทธศาสนา และหากใครปฏิบัติดีปฏิบัติชอบตามทางน้ี จะได้ไปเกิดเป็นเทวดาเหมือนท้าว

ทั้งสี ่ในสวรรค์ชั ้นจาตุมมหาราชิกา และด้วยความศรัทธาในพระพุทธศาสนาและความเคารพ  

ในสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ประชาชนในอำเภอเมืองแพร่ได้ประยุกต์เอาคติธรรมจากพระพุทธศาสนามาผสมผสาน

กับความเชื่อดั ้งเดิมจนเกิดพิธีขึ้นท้าวทั้งสี่ ความเชื่อในคติธรรมนี้จึงกลายเป็นแรงบันดาลใจให้ผู ้คน

ทำบุญมากขึน้ ไม่ว่าจะทำเพื่อความเป็นสิริมงคลให้ตัวเอง หรือทำเพื่ออุทิศให้ คนที่ล่วงลับไปแล้ว และ

การแสดงออกในการปฏิบัติตามบุญกิริยาวัตถุทั้งการให้อย่างมีศรัทธา การรักษาศีลอย่างตั้งมั่น และ

การภาวนาอย่างบริสุทธิ์ใจเป็นคติธรรมที่หล่อเลี้ยงหัวใจผู้คน และเป็นตัวเชื่อมต่อระหว่างความเชื่อ

พ้ืนบ้านกับพระธรรมคำส่ังสอนของพระพุทธเจ้า 

 2. หลักกตัญญูกตเวที พิธีขึ้นท้าวทั้งสี ่มีคุณธรรมพื้นฐานสำหรับการปฏิบัติตนที่มีต่อตัวของ

บุคคล สถานที่ ธรรมชาติที่ได้หลอมรวมออกมาเป็นพิธีขึน้ท้าวทั้งสี่ เป็นการแสดงความขอบคุณต่อผู้มี

พระคุณ สิ่งศักด์ิสิทธ์ิที่ได้ปกป้องคุ้มครองให้ปลอดภัย และยังมีความสัมพันธ์กันระหว่างความเช่ือเรื่อง

ผีก ับการทำบุญตามหล ักพระพุทธศาสนาที ่ม ีต ัวอย ่างมาจากการบำเพ็ญตนก่อนที ่มาเป็น  

ท้าวจตุโลกบาล และการมีความเคารพต่อพระรัตนตรัยของท้าวจตุโลกบาล และพิธีขึ้นท้าวทั้งสี่ยัง เป็น

การแสดงความกตัญญูกตเวทีต่อรากฐานความเป็นวัฒนธรรมประเพณีของอำเภอเมืองแพร่ที่เห็นถึง



84  Journal of Lanna Societies, Vol. 3 No. 3 (July – September 2025) 

ความสำคัญของการทำบุญในพระพุทธศาสนาที่มีคุณค่าต่อจิตใจและศีลธรรมที่แฝงอยู่ภายในพิธี  

ขึ้นท้าวทั้งสี่ การแสดงออกถึงความเคารพและความกตัญญูด้วยการประกอบพิธีกรรมขึ้นท้าวทั้งสี ่ใน

งานมงคลหรืองานบุญต่าง ๆ ไม่ได้มีเพียงแต่ม ีเป ้าหมายเพื่อความเป ็นสิริมงคลและป้องกันภัย  

แต่ยังเป็นการถวายเป็นพุทธบูชาอีกทางหนึ่งด้วย  

 ผลการวิจัยจากวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 พบว่า พิธีขึ ้นท้าวทั้งสี่หรือการบูชาท้าวจตุโลกบาลที่

เป็นความเชื่อดั ้งเดิมเกี่ยวกับเรื ่องอำนาจเหนือธรรมชาติ และความเชื่อเรื่องผี เป็นหนึ่งในพิธีกรรมท่ี

ประชาชนในอำเภอเมืองแพร่ให้การนับถือโดยพิธีขึ ้นท้าวทั้งสี ่ไม่เป็นเพียงพิธีกรรมที่มีความศักดิ์สิทธิ์

ตามความเชื่อเท่านั้น แต่ยังสะท้อนให้เห็นวิถีชีวิตของประชาชนม ความเป็นอัตลักษณ์ของเมืองแพร่ 

ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมุ่งศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อและคติธรรมท่ีปรากฏในพธิีขึน้ท้าวทั้งสี่ในอำเภอเมืองแพร่ 

จังหวัดแพร่ เพ่ือหาความสัมพันธ์และความสอดคล้องกับหลักทางพระพุทธศาสนา ดังนี้ 

 1. หลักศรัทธา 4 พิธีข้ึนท้าวทั้งสี่ในอำเภอเมืองแพร่สะท้อนถึงความเชื่อพื้นบ้านท่ีผสมผสานกับ

หลักพระพุทธศาสนา ที่แสดงความเคารพด ้วยการปฏิบัติด ีจนเกิดเป็นความศักดิ ์ส ิทธิ ์ ได้รับ 

การคุ้มครอง และมีความเป็นสิริมงคลแก่ชีวิตมีความสอดคล้องกับหลักศรัทธา 4 ในพระพุทธศาสนา 

คือ  (1) กัมมสัทธา การทำความดีด้วยการให้ทาน รักษาศีล เจริญภาวนาจะนำมาซึ ่งผลดีและ  

ความคุ ้มครอง (2) วิปากสัทธา การดำรงชีว ิตในกรอบคุณธรรมจะส่งผลให้มีความปลอดภัย  

ความเจริญรุ ่งเรือง (3) กัมมัสสกตสัทธา การหลีกเลี่ยงความชั่วและสร้างความดีเป็นวิถีแห่งการส่ังสม

บุญเพื่อชีวิตที่ดีและปลอดภัย (4) ตถาคตโพธิสัทธา การยึดหลักคำสอนและปฏิบัติตามทางธรรมจึง

นำพาสู่ความสงบและสิริมงคล 

 2. หลักไตรลักษณ์ พิธีขึ ้นท้าวทั ้งสี ่ของอำเภอเมืองแพร่สะท้อนให้เห็นถึงความเชื่อดั้งเดิม

เกี่ยวกับความศักดิ์สิทธิ ์ ความคุ้มครองให้ปลอดภัย ความเป็นสิริมงคล และมีคติธรรมแฝงอยู่ด้วย  

การทำบุญให้ทาน รักษาศีล เจริญภาวนา และคามกตัญญูกตเวทีของโลก เป็นความเชื่อที่ให้เข้าใจถึง

กฏของธรรมชาติตามหลักไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง เข้าใจว่าชีวิตมีความไม่แน่นอนด้วยการเผชิญหน้ากับ

ความเปลี่ยนแปลงนั้น ทุกขัง การพัฒนาจิตใจให้สามารถรับมือการความทุกข์นั ้นด้วยการ ทำบุญ 

ตามหลักบุญกิริยาวัตถุ และอนัตตา ยอมรับในธรรมชาติว่าไม่สามารถควบคุมความเปลี่ยนแปลงต่าง ๆ 

น้ันได้ และเข้าใจว่าทุกส่ิงเกิดขึน้ได้และหยุดได้ด้วยตัวของมันเอง คือ ความไม่ใช่ตัวตน 

 3. หลักบุญ-บาป พิธีขึ้นท้าวทั้งสี ่ของอำเภอเมืองแพร่เป็นพิธีกรรมที่ผสมผสานความเชื่อ

พื้นบ้านกับหลักพระพุทธศาสนาที่แสดงให ้เห็นการกระทำที ่เร ียกว ่า บุญและบาป ที่มีมากจาก 

การประพฤติด้วย (1) กุศลกรรม ที่เป็นการกระทำที่ดีทั้งทางกาย วาจา ใจ ด้วยแสดงความเคารพต่อ  

สิ่งศักดิ์สิทธิ์ ความกตัญญูกตเวทตี่อพระพุทธศาสนาด้วยการให้ทาน ศีล ภาวนา และ (2) อกุศลกรรม 

เป็นการกระทำด้วยเจตนาท่ีไม่บริสุทธิ์ ด้วยความงมงาย การอวดอ้าง และการเบียดเบียนชีวิตอ่ืน ดังน้ัน 

การทำพิธีขึน้ท้าวทัง้ส่ีต้องมีสติ และเจตนาที่ถูกต้องตามหลักของพระพุทธศาสนา 

 



Journal of Lanna Societies, Vol. 3 No. 3 (July – September 2025)  85 

อภิปรายผล 

 จากการศึกษาวิจัย “ศึกษาวิเคราะห์ความเช่ือและคติธรรมท่ีปรากฏในพธีิข้ึนท้าวทั้งส่ีในอำเภอ

เมืองแพร่ จังหวัดแพร่” นักวิจัยจึงนำผลการศึกษามาอภิปราย ดังต่อไปน้ี 

 จากผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่า โดยประชาชนอำเภอเมืองแพร่ในอดีตมี  

ความเกรงกลัวต่ออำนาจเหนือธรรมชาติท่ีส่งผลไม่ดีต่อตนเอง ต้องการความคุ้มครองให้ปลอดภัยจาก

ส่ิงช่ัวร้าย ความปลอดภัยภยันตรายต่าง ๆ ท่ีเกิดข้ึน และเพ่ือความเป็นสิริมงคลแก่ชีวิต แต่ด้วยมีความรู้

ความเข้าใจในประวัติของพระพุทธศาสนา ทำให้เกิดความเชื่อในอำนาจของท้าวจตุโลกบาลท้ังสี่ที่คอย

คุ้มครองโลกมนุษย์ท ั้งสี ่ทิศจากสิ่งช่วยร้าย และทำนุบำรุงพระพุทธศาสนา จึงได้เกิดพิธีกรรมของ

พระพุทธศาสนาผสมผสานกับพิธีกรรมของพราหมณ์ได้อัญเชิญสิ่งศักดิ์สิทธิ์หรือเทวดาที่มีอำนาจมาก

มาคอยปกปักรักษา ปกป้องอันตรายจากสิ่งชั่วร้าย และเพิ่มความเป็นสิริมงคลแก่ชีวิตของประชาชน

อำเภอเมือง จนเป็นพิธีขึ ้นท้างทั้งสี ่ที ่นิยมทำกันในงานบุญต่าง ๆ เช่น การขึ้นบ้านใหม่ การทำบุญ  

สืบชาตา การบวชพระ เป็นต้น มีความสอดคล้องกับงานวิจัยเรื่อง “อิทธิพลของท้าวจตุโลกบาลท่ีมีต่อ

สังคมพระพุทธศาสนาล้านนา” ผลการวิจัยพบว่า ชาวล้านนายังมีความเชื่อเกี่ยวกับท้าวจตุโลกบาลว่า

เป็นเทวดาผู้คุ้มครองทิศท้ัง 4 มีหน้าท่ีคอยดูแลความเป็นไปในโลกมนุษย์ และคุ้มครองพระพุทธศาสนา 

เมื่อใดก็ตามที่มีการทำบุญหรือจัดงานประเพณี ชาวล้านนาต้องเชิญท้าวจตุโลกบาลให้มาร่วม

อนุโมทนาบุญจากความเชื่อนี้ทำให้เกิดเป็นรูปแบบพิธีกรรมขึ ้นท้าวจตุโลกบาลในงานประเพณีต่าง ๆ 

เช่น ในประเพณีปีใหม่สงกรานต์ ประเพณีขึ ้นบ้านใหม่ ประเพณีปอยหลวง ประเพณีแฮกนาขวัญ 

ประเพณีสืบชะตาเมือง หรืองานมงคลอื่น ๆ จะมีการขึน้ท้าวจตุโลกบาลก่อนเริ่มงานเพื่อเป็นการบอก

กล่าวแก่ท้าวจตุโลกบาลถึงการทำบุญ และให้ท่านช่วยรักษาดูแลความเป็นไปในงาน ไม่ให้มีปัญหา

อุปสรรค อันเกิดจากบริวารท่านหรือจากธรรมชาติ ดังนั ้น ความเชื่อในเรื ่องท้ าวจตุโลกบาลมี 

ความเกี่ยวข้องกับวิถ ีชีวิตและประเพณีของชาวล้านนามาตั้งแต่อดีตจนกระทั่งปัจจุบัน (จอมพณ 

สมหวัง และ พระสุกฤษฏิ์ ปิยสีโล (ทะรินทร์), 2561) 

 จากผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 พบว่า ความเชื่อที่เกี่ยวข้องกับพิธีขี ้นท้าวทั้งสี ่ใน

อำเภอเมืองแพร่ได้แก่  (1) ความศักดิ์สิทธ ิ์  สร้างความมั ่นคงทางจิตใจที ่แสดงความเคารพต่อ  

สิ่งศักดิ์สิทธิ์ (2) ความเป็นสิริมงคล เป็นการบอกกล่าวไปยังท้าวจตุโลกบาลเพื่อขอพรจากท้าวทั้งส่ี  

พระอินทร์ และพระแม่ธรณีให้กิจกรรมต่าง ๆ ดำเนินไปอย่างราบรื่น (3) ความคุ้มครอง เป็นการแสดง

ความเคารพต่อทิศทั้งสี่และบอกกล่าวสิ่งศักดิ์สิทธ์ิถึงการประกอบบุญกุศล ให้ได้รับการคุ้มครองจาก

สิ่งศักดิ์สิทธิ์นั้น ๆ และยังสะท้อนให้เห็นถึงคติธรรมทางพระพุทธศาสนาที่แฝงอยู่ ในพิธีขึ ้นท้าวทั้งสี่ 

ได้แก่ (1) หลักบุญกิริยาวัตถุ เป็นแนวทางปฏิบัติของท้าวจตุโลกบาลทั้งสี่ที ่ปรากฎในพระพุทธศาสนา

ด้วยการให้ทาน การร ักษาศีล การเจริญภาวนา (2) หลักกตัญญูกตเวที การมีความเคารพต่อ  

พระรัตนตรัยของท้าวจตุโลกบาล แสดงความกตัญญูกตเวทีต่อพระพุทธศาสนาท่ีมีคุณค่าต่อจิตใจและ

ศีลธรรมที่แฝงอยู่ภายในพิธีขึ้นท้าวทั้งสี ่มีความสอดคล้องกับงานวิจัยเรื่อง “คติและความเชื่อการขึ้น



86  Journal of Lanna Societies, Vol. 3 No. 3 (July – September 2025) 

ท้าวทั้ง 4 ของประชาชนในชุมชนห้วยม้า” ผลการวิจัยพบว่า คติความเชื่อการประกอบพิธีขึน้ท้าวท้ัง 4 

ของประชาชนในชุมชนห้วยม้า อำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่ มีท ั้งหมด 4 ด้าน คือ 1) คติความเชื่อ  

ด้านความศักด์ิสิทธ์ิ เป็นพิธีท่ีมีความศักด์ิสิทธิ์ในด้านการช่วยปกปักรักษาพืน้ท่ีในบ้าน รวมถึงผู้ท่ีอาศัย

ให้มีความปลอดภัย ช่วยคุ้มครองทั้งในด้านสมาชิกในครอบครัว ทรัพย์สิน และช่วยดลบันดาลให้มีแต่

ความสุข 2) คติความชื่อด้านความเป็นสิริมงคล ก่อนที่กระทำการมงคลใด ๆ ตามคติความเชื่อของ

ประชาชนในชุมชนห้วยม้านั ้น จะมีการขึ้นท้าวทั้ง 4 เป็นอันดับแรก เพื่อเป็นการบอกกล่าวท้าวทั้ง 4 

หรือเทวดาประจำบ้านเสียก่อน เพื่อให้เกิดความมั่นใจในการประกอบกิจการงานที่กำลังจะเกิดขึ้น  

3) คติความเชื่อด้านการป้องกันภัยอันตราย เทวดาท้ัง 4 ผู้ทำหน้าที่ปกปักรักษาทั้ง 4 เป็นเทพยดาที่มี

ความศักดิ์ส ิทธิ์สามารถที่จะปกป้องคุ้มครองให้รอดพ้นจากอันตรายหรือภูตผีปีศาจที่จะเข้ามาทำ

อันตรายบุคคลภายในบ้านได้ 4) คติความเชื่อด้านความกตัญญู เป็นการแสดงถึงความกตัญญูต่อ

เทวดาอารักษ์ ในฐานะผู้ปกป้องคุ้มครองบ้านเรือนให้เกิดสันติสุข (อภิชา สุขจีน และพระอนุสรณ์  

เรืองปัญญารัตน์, 2567) 

 จากผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 พบว่า ความเชื่อและคติธรรมที่ปรากฏในพิธีขึ ้น

ท ้ า วท ั ้ งส ี ่ ในอำ เภอเม ือ งแพร ่  จ ั งหว ัดแพร ่  ม ีความส ัมพ ันธ ์ และคว ามสอดคล ้ องกับ  

หลักทางพระพุทธศาสนา (1) หลักศรัทธา 4 ได้แก่ กัมมสัทธา การทำบุญกิริยาวัตถุ วิปากสัทธา  

การดำรงชีวิตในกรอบคุณธรรม กัมมัสสกตสัทธา การสั่งสมบุญเพื่อชีวิตที่ดีและปลอดภัย ตถาคต  

โพธิสัทธา การยึดหลักคำสอนของพระพุทธศาสนา (2) หลักไตรลักษณ์ ได้แก่ อนิจจัง การเผชิญหน้า

กับความเปลี่ยนแปลง ทุกขัง การทำบุญตามหลักบุญกิริยาวัตถุ และอนัตตา มีความเข้าใจว่าทุกสิ่ง

เกิดขึน้ได้และหยุดได้ด้วยตัวของมันเอง (3) หลักบุญ-บาป ได้แก่ กุศลกรรม มีความสุจริตท้ังทางกาย 

วาจา ใจ มีความเคารพต่อสิ่งศักดิ์ส ิทธ ิ์ และ อกุศลกรรม การกระทำด้วยเจตนาที่ ไม่บริสุทธ ิ์   

ด้วยความงมงาย การอวดอ้าง และการเบียดเบียนชีว ิตอื ่น มีความสอดคล้องกับงานวิจ ัยเรื ่อง 

“การศึกษาคำสอนในพิธีกรรมมะม๊วตกลุ่มชาวไทยเช้ือสายเขมร จังหวัดสุรินทร์ ท่ีสัมพันธ์กับหลักธรรม

ทางพระพุทธศาสนา” ผลการวิจัยพบว่า ความเชื่อและพิธีกรรมมะม๊วตกลุ่มชาวไทยเช้ือสายเขมร มีคติ

ความเชื่อในอำนาจดวงวิญญาณ และการให้คุณและโทษ องค์รวมของพิธีกรรมจะมีรูปแบบขั้นตอน  

จะมีอัตลักษณ์เฉพาะกลุ่มชาวไทยเขมร มีการรักษาสืบทอดมาจากรุ่นสู ่ร ุ่น พิธีกรรมมีบทบาทต่อ  

การบำบัดรักษาผู้เจ็บป่วย และการทำนายเหตุการณ์ เป็นต้น ด้านคำสอนในพิธีกรรมมะม๊วตที่สัมพันธ์

กับหลักธรรมในพระพุทธศาสนา จากการวิเคราะห์คำสอน ที่ปรากฏในพิธีกรรมมะม๊วต ได้พบคำสอน 

ดังนี้ (1) บุญกิริยาวัตถุ การทำทาน, การรักษาศีล, การสวดมนต์ ที่ปรากฏในตัวผู้นำพิธีกรรมที่เป็น 

การกระทำและข้อปฏิบัติด้วย (2) ความกตัญญูกตเวท ี ท่ีปรากฏในตัวผู้นำพิธีกรรม และผู้ร่วมประกอบ

พิธีเป็นข้อปฏิบ ัติระหว่างผู ้นำ-ผู้ร ่วม จะแสดงออกในพิธีกรรมและการระลึกถึงคุณงามความดี  

(3) การบูชา ที่ปรากฏในตัวผู้นำพิธีกรรมและผู้ร่วมประกอบพิธีเป็นข้อปฏิบัติระหว่างผู ้นำ -ผู้ร่วม  

จะแสดงออกในพิธีกรรมและเคารพบูชาต่อดวงวิญญาณ (4) หลักไตรลักษณ์ ให้ความหมายถึงกฏของ



Journal of Lanna Societies, Vol. 3 No. 3 (July – September 2025)  87 

ลักษณะ 3 ประการ หมายถึงข้อกำหนด สิ่งที่มีประจำอยู่ในตัวของสังขารท้ังปวง 3 อย่าง คือ 4.1 อนิจจ

ตา (อนิจจลักษณะ) 4.2. ท ุกขตา (ทุกขลักษณะ) 4.3 อนัตตตา (อนัตตล ักษณะ) (ยโสธารา  

ศิริภาประภากร และคณะ, 2568) 

 

องค์ความรู้จากการวิจัย 

 จากการศึกษาวิจัย เรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อและคติธรรมที่ปรากฏในพิธีขึน้ท้าวท้ังสี่ใน

อำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่” ผู้วิจัยได้สังเคราะห์องค์ความรู้ท่ีได้จากการวิจัย ดังน้ี 

 

 
 

ภาพท่ี 1 องค์ความรู้จากการวิจัย 

(ท่ีมา : วัลซิน ชมชื่น) 

 

 จากภาพที่ 1 นักวิจัยได้ศึกษาและเสนอองค์ความรู้ท่ีได้รับจากการวิจัยซึ่งอธิบายได้ดังน้ี 

 พิธีขึ้นท้าทั้งสี ่ของอำเภอเมืองแพร่ เป็นการหลอมรวมความเชื่อพื้นบ้านกับความรู้เกี ่ยวกับ

พระพุทธศาสนาที่ได้รับการสืบทอดจากบรรพบุรุษทั้งด้านความเชื่อ ขั้นตอน การจัดเตรียมอุปกรณ์  

ต่าง ๆ บทสวดบูชา และรวมไปถึงเป็นภูมิปัญญาพื้นบ้านของชุมชน เป็นพิธีที่แสดงความเคารพและ



88  Journal of Lanna Societies, Vol. 3 No. 3 (July – September 2025) 

ความกตัญญูกตเวทีต่อท้าวจตุโลกบาลที่ได้ทำหน้าที่ดูแลโลกมนุษย์ และทำนุบำรุงพระพุทธศาสนา  

ซี ่งพ ิธีกรรมนี ้เป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่สะท ้อนภูมิปัญญาท้องถิ ่น ทั ้งด ้านพิธ ีการ ความเชื่อ  

การจัดเตรียมเครื่องบูชา ตลอดจนบทสวด และรูปแบบการประกอบพิธีที่สืบทอดจากบรรพบุรุษ และมี

บทบาทสำคัญในการส่งเสริมสังคม จริยธรรม และวัฒนธรรมอันดีของคนในชุมชน ดังนี้ 

 1. ด ้านจร ิยธรรม เป็นการปลูกฝังค ุณธรรมจร ิยธรรมให้กับชุมชนด้วยความเคารพ  

ความกตัญญูกตเวทีต่อสังคม การประพฤติปฏิบัติด้วยเจตนาที่บริสุทธิ์ในการดำเนินชีวิตด้วยการมี

สุจริต ได้แก่ การทำดี การพูดดี และการคิดดี ตามหลักพระพุทธศาสนา  

 2. ด้านความสัมพันธ์ในชุมชน เป็นพิธีที่เป็นศูนย์รวมจิตใจของชุมชน ช่วยสร้างความสามัคคีให้

เกิดความพร้อมเพร ียง ด้วยการมีส่วนร่วมของประชาชนทุกคนในการประกอบพิธีทุกขั ้นตอน  

มีความรับผิดชอบร่วมกันในการสืบสานวัฒนธรรมประเพณ ี

 3. ด้านจิตวิญญาณ เป็นเคร่ืองยึดเหน่ียวจิตใจของประชาชนในชุมชนให้มีความเชื่อในหลักธรรม

ของพระพุทธศาสนา มีความเชื่อมั่นในการปฏิบัติตนในกรอบของศีลธรรมอันดีเพื่อความเป็นสิริมงคล 

จนเกิดเป็นความสงบทางจิตใจเข้าใจในชีวิตตามหลักไตรลักษณ์ 

 4. ด้านภูมิปัญญาพืน้บ้าน เป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่ได้จากภูมิปัญญาท้องถิ่นในการนำวัสดุ

จากธรรมชาติมาทำเป็นเครื่องบูชา บทสวดที่เป็นอัตลักษณ์ท่ีได้รับการสืบทอด และการรักษารูปแบบ

พิธีการอันเป็นเอกลักษณ์ของแต่ละชุมชน และเป็นพิธีท่ีสามารถให้คนรุ่นใหม่ได้เรียนรู้และสืบทอดต่อไป 

 

สรุปและข้อเสนอแนะ 

 ท้าวทัง้ส่ี เป็นมหาเทพสี่พระองค์ท่ีเป็นหัวหน้าของเทวดาท้ังหลายในสวรรค์ชั้นจาตุมหาราชิกาท่ี

หน้าที่ดูแลคุ้มครองโลกทั้งสี่ทิศ โดยพิธีขึ้นท้าวทั้งสี่มีความผูกพันกับวิถีชีวิตของประชาชนอำเภอเมือง

แพร่ที่มีรากฐานความเชื่อเก่ียวกับผีและเพื่อให้ปลอดภัยจึงทำพิธีอัญเชิญท้าวจตุโลกบาลมาป้องกันส่ิง

ที่ไม่ดี และเสริมความเป็นสิริมงคลแก่ชีวิต โดยมีความเชื่อที่เกี ่ยวข้องกับพิธีข ี ้นท้าวทั ้งสี ่ ได้แก่  

(1) ความเช่ือด้านความศักดิ์สิทธิ์ เป็นการอัญเชิญท้าวจตุโลกบาลมาคุ้มครองครองปกปักรักษางานบุญ

ต่าง ๆ (2) ความเชื่อด้านความเป็นสิริมงคล เป็นเรื ่องความมงคลทางจิตใจ อันส่งผลให้เกิดอายุยืน 

สุขภาพดี ความผ่องใส ความเจริญในชีวิต (3) ความเชื่อด้านการปกป้องคุ้มครอง เป็ นการแสดง 

ความเคารพต่อทิศทั้งสี่ให้มาคุ้มครองดูแลป้องกันภัยอันตรายที่อาจเกิดขึ้น และยังสะท้อนให้เห็นถึงคติ

ธรรมทางพระพุทธศาสนาที่แฝงอยู่ในพิธีขึ้นท้าวทั้งสี่ คือ (1) หลักบุญกิริยาวัตถุ คติธรรมที่เกี ่ยวกับ

ความเชื่อของพิธีขึ้นท้าวทั้งสี่ โดยเฉพาะหลักบุญกิริยาวัตถุ ด้วยการให้ทาน การรักษาศีล การเจริญ

ภาวนา (2) หลักกตัญญูกตเวท ีเป็นคุณธรรมพ้ืนฐานสำหรับการปฏิบัติตน เป็นการแสดงความขอบคุณ

ต่อผู้มีพระคุณ มีความสัมพันธ์และความสอดคล้องกับหลักทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ (1) หลักศรัทธา 

4 คือ  กัมมสัทธา การทำความดี วิปากสัทธา การดำรงชีวิตในกรอบคุณธรรม กัมมัสสกตสัทธา  

การหลีกเลี่ยงความช่ัว ตถาคตโพธิสัทธา การยึดหลักคำสอน (2) หลักไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง เข้าใจว่า



Journal of Lanna Societies, Vol. 3 No. 3 (July – September 2025)  89 

ชีวิตมีความไม่แน่นอน ทุกขัง รับมือการความทุกข์ได้ และอนัตตา ยอมรับในธรรมชาติว่าไม่สามารถ

ควบคุมความเปลี่ยนแปลงต่าง ๆ (3) หลักบุญ-บาป คือ กุศลกรรม ที่เป็นการกระทำที่ดีทั้งทางกาย 

วาจา ใจ ด้วยการให้ทาน ศีล ภาวนา และอกุศลกรรม เป็นการกระทำด้วยเจตนาท่ีไม่บริสุทธิ์ ด้วยความ

งมงาย การอวดอ้าง และการเบียดเบียนชีวิตอื่น ดังนั้น การทำพิธีขึ้นท้าวทั้งสี่ต้องมีสติ และเจตนาที่

ถูกต้องตามหลักของพระพุทธศาสนา ดังน้ัน ผู้วิจัยเสนอข้อเสนอแนะในการวิจัยดังต่อไปนี้ 

 1. ข้อเสนอแนะจากผลการวิจัย 

 1) ควรส่งเสริมนโยบายการอนุรักษ์และสืบทอดภูมิปัญญา และวัฒนธรรมประเพณีขอวชุมชน

ด้วยการจัดตั้งเป็นหน่วยงาน องค์กร ชมรม การอนุรักษณ์สืบสานพิธีกรรมขึน้ท้าวทัง้สี่ของอำเภอเมือง

พร่ 

 2) ควรส่งเสริมการสร้างเครือข่ายความร่วมมือระหว่างชุมชน โดยมีคณะสงฆ์ศูนย์กลางการ

สร้างความร่วมมือด้วยการจัดกิจกรรมเรียนรู ้ภูมิปัญญาเกี่ยวกับพิธีขึ้นท้าวทั้งสี ่ โดยอาศัยการมีส่วน

ร่วมจากทุกภาคส่วน เช่น กลุ่มปราชญ์ท้องถิ่น หน่วยส่งเสริมศิลปวัฒนธรรม เป็นต้น 

 3) ควรส่งเสริมการจัดทำหลักสูตรเกี่ยวกับการบูรณาหลักพระพุทธศาสนากับพิธีกรรมต่าง ๆ 

มุ ่งศึกษาความเชื ่อและคติธรรม นำมาเป็นกรอบของการพัฒนาศีลธรรมในโรงเรียน โดยเฉพาะใน

โรงเรียนพระปริยัติธรรมหรือโรงเรียนท่ีมีความเข้มแข็งด้านศิลปวัฒนธรรมท้องถ่ิน 

 2. ข้อเสนอแนะในการนำผลงานวิจัยไปใช้ประโยชน์ 

 1) การส่งเสริมคุณธรรมจริยธรรม ด้านความกตัญญูกตเวที ความสามัคคี ความเสียสละเพื่อ

ส่วนรวม นำมาเป็นแนวทางการจัดกิจกรรมเชิงวัฒนธรรม การพัฒนาจิตใจ และการบำเพ็ญประโยชน์

ต่าง ๆ 

 2) หน่วยงานท้องถ่ินสามารถนำผลการวิจัยไปทำแผนพัฒนาชุมชนด้วยการอนุรักษ์และสืบทอด

พิธีขึ้นท้าวทั้งสี ่ ส่งเสริมกิจกรรมท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมที่เชื่อโยงกับพิธีกรรมต่าง ๆ เพื่อขับเคลื่อน

เศรษฐกิจชุมชน 

 3) การบูรณาการหลักพระพุทธศาสนาเข้ากับรายวิชาต่าง ๆ ในโรงเรียน เพื่อพัฒนาผู้เรียนด้าน

จิตใจด้วยการเชิญวิทยากรมาให้ความรู้ และจำลองพิธีกรรมต่าง ๆ ในอำเภอเมืองแพร่ เพื่อเป็นแนว

ทางการสืบสานวัฒนธรรมประเพณีของชุมชน 

 

เอกสารอ้างอิง 

กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม. (2552). พิธีกรรมและประเพณี. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์

ชุมนุมสหกรณ์การเกษตรแห่งประเทศไทย จำกัด. 

กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม. (2559). ศาสนาในอาเซียน. พิมพ์ครั ้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร : 

โรงพิมพ์การศาสนา สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 

กิ่งแก้ว เพ็ชรราช. (2545). เอกสารคำสอน รายวิชา คติชนวิทยา. อุตรดิตถ์ : คณะมนุษยศาสตร์และ



90  Journal of Lanna Societies, Vol. 3 No. 3 (July – September 2025) 

สังคมศาสตร์ สถาบันราชภัฎอุตรดิตถ์. 

กุหลาบ มัลลิกะมาส. (2536). ความรู้ท่ัวไปเกี่ยวกับคติชนวิทยา ในเอกสารการสอนชุดวิชาภาษาไทย 

หน่วยที่ 1. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมธิราช. 

ข้อมูลทั่วไปจังหวัดแพร่. (2568). ข้อมูลการปกครองและประชากร. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: www.pro. 

moph.go.th [1 สิงหาคม 2568] 

คมเนตร เชษฐพัฒนวนิช. (2540). ความเชื่อพ้ืนบ้านล้านนา. เชียงใหม่ : โรงพิมพ์มิ่งเมือง. 

จอมพณ สมหวัง และ พระสุกฤษฏิ์ ปิยสีโล (ทะรินทร์). (2561). อิทธิพลของท้าวจตุโลกบาลที่มีต่อ

สังคมพระพุทธศาสนาล้านนา. วารสารบัณฑิตแสงโคมคำ . 3(1) เมษายน – มิถุนายน 2562, 

13-24. 

พระครูอุทัยกิจจารักษ์ และพระครูใบฎีกาสุวินท์ สุวิชาโน. (2562). ความเชื่อพ้ืนฐานของประชาชนต่อ

การเสริมสร้างความเป็นพลเมืองดีของคนไทย. วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น . 6(2) 

เมษายน – มิถุนายน, 279 – 282. 

ภูเดช แสนสา. (2555). เมืองลอง. เชียงราย : สำนักพิมพ์ล้อล้านนา. 

ศรีศักร วัลลิโภดม และวลัยลักษณ์ ทรงศิริ. (2551). นครแพร่ จากอดีตมาปัจจุบัน ภูมินิเวศวัฒนธรรม 

ระบบความเชื่อ และประวัติศาสตร์ท้องถิ่น. กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิเล็ก-ประไพ วิริยะพันธ์, 

2551. 

สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดเชียงใหม่. (2544). ปริศนาธรรมในพิธีกรรมล้านนา. เชียงใหม่ : ธาราทอง

การพิมพ์. 

สุรีย์ หาญคำ. (2546). คติชนวิทยา. คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ : มหาวิทยาลัยราชภัฎลำปาง. 

สุวิมล ติรกานันท์. (2555). ระเบียบวิธีการวิจัยทางสังคมศาสตร์. (พิมพ์ครั้งที่ 10). กรุงเทพมหานคร : 

โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2555. 

อภิชา สุขจีน และพระอนุสรณ์ เรืองปัญญารัตน์. (2567). คติและความเชื่อการขึ้นท ้าวทั ้ง 4 ของ

ประชาชนในชุมชนห้วยม้า. Journal of Lanna Societies. 2(4), 1-8. 

ยโสธารา ศิริภาประภากร และคณะ. (2568). การศึกษาคำสอนในพิธีกรรมมะม๊วตกลุ่มชาวไทยเชื้อ

สายเขมร จังหวัดสุรินทร์ ท่ีสัมพันธ์กับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา. วารสารราชภัฏสุรินทร์

วิชาการ. 3(1) มกราคม-กุมภาพันธ์, 55-72. 


