
  

 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah | วารสารมนุษยวิชาการ 

44 Journal of Academic Humanities Vol. 2 No. 3 | July – September 2025 

Academic Article: Received: 2025-04-28; Revised: 2025-05-30;  Accepted: 2025-09-20. 

 

การนําหลักพระรัตนตรยัมาประยุกตใชในองคกรเพ่ือสรางสังคมแหงความสุข  

Application of Principles of the Triple Gem in  

Organizations for a Society of Happiness Creation 
 

มนตรี รอดแกว 

Montree Rodkaew 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตมหาวชิราลงกรณราชวิทยาลัย   

Mahamakut Buddhist University, Mahavajiralongkorn Rajavidyalaya Campus  

First/Corresponding Author, E-mail: domnum2531@gmail.com  

 

บทคัดยอ  

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาการนำหลักพระรตันตรัยมาประยุกต์ใช้ในองค์กรเพื่อสร้างสังคม

แห่งความสุข บทความนี้ใช้การพิจารณาผ่านแนวคิดทางพระพุทธศาสนาและจากการศึกษาวรรณกรรมที่

เกี่ยวข้อง ซึ่งพบว่า การนำหลักพระรัตนตรัยมาประยุกต์ใช้ในองค์กรเป็นการศึกษาพระพุทธศาสนาอย่างถ่อง

แท้ เพื่อสร้างศรัทธาในพระรัตนตรัยว่า เป็นที่พึ่ง ด้วยการสร้างศรัทธาให้เกิดขึ้นอย่างถูกต้องตามแนวทางของ

พระพุทธศาสนาก่อนจึงจะนำมาสู่การปฏิบัติ ความเชื่อในพระรัตนตรัยถือเป็นความเชื่อในสิ่งที่ควรเชื่อ  

เชื่ออย่างมีเหตุผล เชื่อในคุณงามความดีและเป็นการเชื่อว่า ทำดีได้ดี ทำชั่ว ได้ชั่ว เป็นต้น โดยเริ่มจากการสร้าง

ศรัทธาในพระรัตนตรัยด้วยการแสดงตนเป็นพทุธมามกะ คือ การยอมรับนับถือพระรัตนตรัยเป็นที่พึ่งและ

สมาทานรักษาศีล 5 เพื่อน้อมนำหลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้ามาปฏิบัติในชีวิตประจำวันอย่างถูกต้อง

เหมาะสม และหมั่นสำรวจพฤติกรรมของตนเพื่อดูความไม่เหมาะสมแล้วพิจารณาปรับปรุงให้ความเหมาะสม

ด้วยการปฏิบัติตามคำสอนในพระพุทธศาสนาบนพ้ืนฐานของทาน ศีล ภาวนา เป็นต้น  

คําสําคัญ: พระรัตนตรัย, องค์กร, สังคมแห่งความสุข  

Abstract  

This article aims to study application of principle of the Triple Gem in organizations 

to create a society of happiness. The article explores this topic through Buddhist concepts 

and related literature. It reveals that applying the principles of the Triple Gem in 

organizations is a deep study of Buddhism to develop faith in the Triple Gem as a true 

refuge in order to build a correct faith according to Buddhist teachings before practicing. This 

means having belief in what is reasonable and worthy of belief, such as faith in moral 

goodness, and the belief that good deeds bring good outcomes while bad deeds bring bad 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah


    

มนตรี รอดแก้ว I Montree Rodkaew 

45 วารสารมนุษยวิชาการ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 | กรกฎาคม – กันยายน 2568 

consequences, etc. The process begins with cultivating faith in the Triple Gem, leading to 

formally declaring oneself a Buddhist (Buddhamāmaka), acknowledging the Triple Gem as 

one’s spiritual refuge and observing the five precepts to properly integrate the teachings of 

the Buddha into their daily lives. This includes regularly examining one’s behavior to identify 

any inappropriate actions and then guide proper adjustments in behavior based on the 

foundation of generosity (Dāna), morality (Sīla), mental cultivation (Bhāvanā), etc.  

Keywords: Triple Gem, Organization, Society of Happiness  

บทนํา  

 พระพุทธศาสนาได้อุบัติขึ้นมาแล้ว 2500 กว่าปี ในดินแดนชมพูทวีปหรือประเทศอินเดียในปัจจุบัน 

โดยมีหลักธรรมคำสอนที่สืบทอดมาจนถึงทุกวันนี้เพราะเป็นศาสนาท่ีมีเอกลักษณ์เฉพาะตัวไม่เหมือนศาสนาอื่น 

หลักธรรมคำสอนได้ถูกจารึกไว้ในคัมภีร์ที่มีชื่อว่า พระไตรปิฎก ซึ่งเป็นหลักธรรมที่เกิดจากการตรัสรู้ของ

พระพุทธเจ้า หลักธรรมที่ตรัสรู้เป็นไปเพื่อความดับทุกข์หรือหลุดพ้นจากกิเลส ได้แก่ โลภะ โทสะ โมหะ ซึ่งไม่

ต้องกลับมาเวียนว่ายตายเกิดในวัฏสงสารอีกต่อไป แต่เนื่องด้วยหลักธรรมที่มีมากมาย ผู้ศึกษาจึงได้พยายาม

ศึกษานำหลักธรรมและวิธีปฏิบัติท่ีเป็นไปได้ง่ายต่อการปฏิบัติตามเพื่อการหลุดพ้นจากกิเลส แต่ก็ยังมีปัญหาว่า 

หลักธรรมที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้นั้นมีความละเอียดมาก ยากที่จะศึกษาให้เข้าใจได้ง่าย ๆ ซึ่งจำเป็นต้องเข้าใจใน

จริตของตนเองท่ีสามารถจะรู้หลักธรรมเหล่านั้นได้ หลายคนอาจจะรู้สึกกังวลใจว่า ควรจะปฏิบัติตามหลักธรรม

ข้อใดบ้าง เพราะไม่สามารถที่จะแยกแยะอะไรได้ว่า ควรจะทำอย่างไรเพื่อให้เกิดความหลุดพ้นกิเลสดังปรากฏ

ในพุทธธรรม (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551ก: 117)  

พระพุทธศาสนา คือ ศาสนาแห่งพระไตรรัตน์ เป็นศาสนาเดียวในโลกที่มีพระรัตนตรัย คือ พระพุทธ 

พระธรรม และพระสงฆ์ โดยมีกระบวนการเข้าถึงที่สามารถตื่นรู้สู่สัมมาปฏิบัติ จนไปถึงการดำเนินชีวิตในทาง

สายกลาง ดังนั้น ศาสนาของสมณะโคดมจะเน ้นหลักการพัฒนาคุณภาพชีว ิตของมนุษย์ด ้วยหลักทาง

พระพุทธศาสนา ซึ่งวัดได้จากการที่ชาวพุทธมีความเข้าใจถูกต้อง มีศรัทธามั่นคงในพระรัตนตรัย ปฏิบัติตาม

หลักไตรสิกขา มีความเห็นถูกต้องในพระรัตนตรัย หลักปฏิจจสมุปบาท กรรม ขันธ์ มรรคมีองค์ 8 และมีศรัทธา

ที่มั่นคงตามหลักตถาคตโพธิสัทธา (พระกฤษณรงค์ สนฺตมโน (มะลิแย้ม), 2565: 1) คือ การเชื่อในการตรัสรู้

ของพระพุทธเจ้าว่า ทรงเป็นพระสัมมาสัมพุทธะ ทรงมีพระคุณ 9 ประการ ตรัสธรรมบัญญัติวินัยไว้ด้วยดี ทรง

เป็นผู้นำทางที่แสดงให้เห็นว่า มนุษย์ทุกคนสามารถเข้าถึงภูมิธรรมสูงสุด บริสุทธิ์หลุดพ้นได้ ดังที่พระพุทธเจ้า

ได้ทรงปฏิบัติเป็นแบบอย่าง เม่ือชาวพุทธมีความเชื่อในพระพุทธรัตนะแล้ว สิ่งที่ตามมา คือ การปฏิบัติตามพระ

ธรรมคำสอน โดยมีพุทธบริษัททั้ง 4 ในฐานะเป็นตัวแทนของสังคมพุทธ มีพระสงฆ์เป็นต้นแบบแห่งการปฏิบัติ

ตามคำสอนของพระพุทธเจ้า ตามที่สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชริญาณวโรรส ได้ทรงนิพนธ์บท

นมัสการสิทธิคาถาว่า  

“ทานพระองคใด มีพระปญญาจักษุขจัดมลทิน คือ โมหะเสียแลว ไดตรัสรูเปนพระพุทธเจา 

โดยลําพังพระองคเอง เสด็จไปดีพนไปแลว ทรงเปลื้องชุมนุมชนอันเปนเวไนยจากบวงแหงมาร นําให



  

 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah | วารสารมนุษยวิชาการ 

46 Journal of Academic Humanities Vol. 2 No. 3 | July – September 2025 

ถึงความเกษม ขาพระพุทธเจาขอถวายนมัสการพระพุทธเจาผูบวรพระองคนั้น ผูเปนนาถะแลเปนผูนํา

แหงโลก ดวยเดชพระพุทธเจานั้น ขอความสําเร็จแหงชัยชนะจงมีแกทาน แลขออันตรายท้ังมวลจงถึง

ความพินาศ” 

“พระธรรมเจาใดเปนดุจธงชัยแหงพระศาสดาพระองคนั้น สําแดงทางแหงความบริสุทธิ์แก

โลก เปนคุณอันนํายุคเข็ญ คุมครองชนผูทรงธรรม ประพฤติดีแลว นําความสุขมาทําความ สงบ 

ขาพระพุทธเจาขอถวายนมัสการพระธรรมอันบวรนั้น อันทําลายโมหะระงับความเรารอน ดวยเดช

พระธรรมเจานั้น ขอความสําเร็จแหงชนะจงมีแกทาน แลขออันตรายท้ังมวลจงถึง ความพินาศ” 

“พระสงฆเจาใด เปนเสนาประกาศพระสัทธรรม ดําเนินตามพระศาสดาผูเสด็จดีแลว ผจญ

เสียซ่ึงอุปกิเลสอันลามกของโลก เปนผูสงบเองดวยประกอบผูอ่ืนไวในความสงบดวย ยอมทําพระธรรม 

อันพระศาสดาตรัสดีแลวใหมีผูรูตาม ขาพระพุทธเจาขอถวายนมัสการพระสงฆเจาผูบวรนั้น ผูตรัสรู

ตามพระพุทธเจา มีศีลแลทิฏฐิเสมอกัน ดวยเดชพระสงฆเจานั้น ขอความสําเร็จแหงชัยชนะจงมีแก

ทาน แลขออันตรายท้ังมวล จงถึงความพินาศเทอญ” (พระกฤษณรงค์ สนฺตมโน (มะลิแยม้), 2565:  

1-2)  

 การสร้างคนไทยให้เป็นคนดี คนเก่ง คนมีคุณภาพ ภายใต้ยุทธศาสตร์ชาติ 20 ปี ไม่ใช่สิ่งที่จะสำเร็จได้

โดยง่าย หากไม่มีกลยุทธ์สำคัญที่จะสร้างการเปลี่ยนแปลงใหบ้รรลุกลยุทธ์นี้ ดังนั้น จึงต้องบูรณาการทุกภาค

ส่วนให้มีส่วนร่วมในการขับเคลื่อนให้องค์กรของตนเอง เป็นองค์กรที่จะสร้างคนดีคู่กับความเก่งและความ 

มีคุณภาพหรือความเป็นองค์กรคุณธรรม ทุกภาคที่กล่าวถึงนี้ประกอบด้วยครอบครัว ชุมชน สถานศึกษา 

องค์กรศาสนา ภาคธุรกิจเอกชน สื่อมวลชน องค์กรของรัฐและประชาชนทั่วไป จะต้องให้ความสำคัญกับการ

สร้างคนดี โดยไม่ปล่อยให้เป็นภาระของหน่วยใดหน่วยหนึ่ง เพราะการสร้างสภาพแวดล้อมที่จะเอื้อให้เกิด

ความดีนั้นทำฝ่ายเดียวไม่ได้ เข้าทำนองดีคนเดียวไม่พอ ต้องร่วมกันทำดี จึงจะเกิดการเปลี่ยนแปลงขึ้นมาได้ 

องค์กรคณุธรรม คือ องค์กรที่ผู้บริหารและเจ้าหน้าทีห่รือพนักงานแสดงเจตนารมณ์และมุ่งมั่นที่จะส่งเสริม

คุณธรรมของคนในองค์กรและร่วมเป็นส่วนหนึ่งของการสร้างสังคมไทยให้เป็นสังคมที่มีคุณธรรม โดยยึดหลัก

ดำเนินการ 3 ด้าน คือ 1. บริหารจัดการองค์กรให้เป็นไปตามหลักธรรมาภิบาล 2. ส่งเสริมสนับสนุนให้คนใน

องค์กร เป็นคนดมีีคุณธรรมเป็นหลักยึดปฏิบัติร่วมกัน 3. รณรงค์ ส่งเสริมและแสดงออกถึงความรับผิดชอบ 

ต่อชุมชน สังคมและประเทศชาต ิทั้งนี้ ก็เพื่อรับผิดชอบต่อสมาชิกองค์กรให้ช่วยกันเปลี่ยนแปลงตนเองใน

ระดับบุคคลและให้ทำประโยชน์สุขต่อส่วนรวม การพัฒนาองค์กรให้เป็นองค์กรคุณธรรมจึงเป็นกลยุทธ์สำคัญ

ของรัฐบาลที่จะขับเคลื่อนสังคมไทยสู่จุดหมายด้วยฐานของคุณธรรม ซึ่งเป็นรากเง้าของความสุขที่ยั่งยืน 

(คณะกรรมการส่งเสริมคุณธรรมแห่งชาติ, ม.ป.ป.)  

สังคมทุกสังคมมีทั้งคนดีและคนไม่ดี สังคมไทยก็เช่นเดียวกันมีลักษณะการประพฤติ ปฏิบัติตาม

ขนบธรรมเนียมประเพณ ีวัฒนธรรม และอื่น ๆ ที่เรียกได้ว่า เป็นความด ีความภาคภูมิใจและเป็นที่ชื่นชมของ

สังคมไทยและชาวต่างประเทศ แต่ในระยะเวลาหลายสิบปีที่ผ่านมามีหลายอย่างในสังคมไทยท่ีเปลี่ยนแปลงไป

อย่างมาก บางกรณีเปลี่ยนแปลงจนสามารถใช้คำว่า เลวร้ายได ้ไม่ว่าจะเป็นความแตกแยกขัดแย้งในสังคมจน

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah


    

มนตรี รอดแก้ว I Montree Rodkaew 

47 วารสารมนุษยวิชาการ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 | กรกฎาคม – กันยายน 2568 

เกิดเป็นความรุนแรงและการใช้อาวุธ ทำใหม้ีผู้บาดเจ็บล้มตาย เช่น กรณีจังหวัดชายแดนภาคใต้ที่ใช้ความ

รุนแรงและใช้อาวุธจนมีผู้คนเสียชีวิตไปแล้วหลายพันคน และครอบครัวผู้บาดเจ็บที่ต้องทนทุกข์ทรมานอีกนับ

หมื่น การทุจริตคอร์รัปชัน รวมถึงการโกง การเอาเปรียบในรูปแบบต่าง ๆ ได้เกิดขึ้นมากมายและต่อเนื่อง 

ขยายวงกว้างในรูปแบบและวิธีการมากขึ้นจนเป็นสิ่งที่น่าเป็นห่วง รวมถึงปัญหาอาชญากรรม การพนัน การใช้

สารเสพติด ครอบครัวแตกแยก การทำร้ายเด็กและผู้หญิงโดยผู้ใกล้ชิด ความเสือ่มถอยของสถาบันศาสนา  

การมุ่งเสพวัตถุและการบริการจนเกินสมควร การตกอยู่ในวงจรอุบาทว์ของการเป็นหนี้สิน ความเหลื่อมล้ำทาง

เศรษฐกิจและความไม่เป็นธรรมทางสังคมที่มีแนวโน้มเพิ่มมากขึ้น ความเสื่อมโทรมของทรัพยากรธรรมชาติ

และสภาพแวดล้อม ภัยพิบัติทางธรรมชาติ โดยฝีมือมนุษยเ์องที่มีแนวโน้มเพิ่มข้ึนและรุนแรงมากข้ึนตามลำดับ 

ปัญหาเหล่านี้สะท้อนว่า สังคมไทยไม่ได้กำลังเคลื่อนตัวไปในทิศทางที่พึงปรารถนา แต่น่าเป็นห่วงว่า แนวโน้ม

ทางด้านศีลธรรมและปัญหากำลังเพิ่มขึ้นเป็นลำดับจนผู้คนจำนวนมากหันมาพูดกันถึงเรื่องที่เลวร้ายอยู่เป็น

ประจำและค่อย ๆ ลืมเลือนเรื่องที่เป็นความดีงามของสังคมอย่างน่าวิตก (วีรวิท คงศักดิ์, 2555: 9-10)  

จึงกล่าวได้ว่า สังคมไทยกำลังอยู่ในช่วงวิกฤตทางคุณธรรมความดี ซ่ึงเป็นปัจจัยสำคัญท่ีทำให้ความสามารถของ

สังคมเสื่อมถอยด้อยลงไป เพราะต้องใช้เวลา ทรัพยากร จิตใจ ฯลฯ กับเรื่องการจัดการและการรับผลของ

ความไม่ดีในรูปแบบต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นอย่างต่อเนื่องในรอบหลายสิบปีที่ผ่านมา ขณะเดียวกัน ความมีสุขภาวะ 

(Healthiness) หรือความเป็นสุข (Well-being) ก็อ่อนด้อยถอยลงด้วย ทั้งทางร่างกาย จิตใจ สติปัญญาและ

ทางสังคม (ความสุขในการอยู่ร่วมกันในครอบครัว ชุมชน องค์กรและสังคม) โดยสรุปแล้วสังคมไทยยังไม่

สามารถอยู่ในสภาพหรือเข้าใกล้สังคมที่พึงปรารถนาตามที่ได้ตั้งเป้าหมายไว้ในแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคม

แห่งชาติฉบับที่ 10 (พ.ศ. 2550-2554) นั่นคือ เป้าหมายท่ีจะทำให้สังคมไทยเป็นสังคมที่อยู่เย็นเป็นสุขร่วมกัน 

(วีรวิท คงศักดิ์, 2555: 10)  

ปัญหาของสังคมที่เกี่ยวกับจริยธรรมของเยาวชนในสังคมไทยที่นับวันจะทวีความรุนแรงขึ้น เนื่องด้วย

สภาพของสังคมในปัจจุบัน โดยเฉพาะสภาวะทางเศรษฐกิจที่บีบบังคับใหผู้้คนต้องแกง่แย่งแขง่ขนัทำมาหากิน

เพื่อความอยู่รอดจนมองข้ามความสำคัญของการปลูกฝังคุณธรรมจริยธรรมแก่บุตรหลานของตน ทำให้เกิด

ช่องว่างระหว่างพ่อแม่ผู้ปกครองที่จะมีเวลาอบรมเลี้ยงดูเด็ก ทำให้หน้าที่เหล่านี้ตกเป็นหน้าที่หลักของ

สถาบันการศึกษา แต่สถาบันการศึกษาในรอบสิบปีท่ีผ่านมาจะพบว่า หลักสูตรการเรียนการสอนข้ันพื้นฐานทุก

ระดับชั้นยังขาดการสอดแทรกเรื่องคุณธรรมจริยธรรม จิตสำนึก จิตสาธารณะและคุณลักษณะของพลเมืองที่ดี

แก่นักเรียนอย่างต่อเนื่อง และแบบแผนการเรียนการสอนวิชาจริยธรรมมุ่งศึกษาเพียงภาคทฤษฎ ีแต่มิได้

มุ่งเน้นการฝึกปฏิบัติอย่างจริงจัง ขาดกระบวนการในการประเมินและฝึกอบรมคุณธรรมจริยธรรมของผูส้อน 

ส่งผลให้บุคลากรบางส่วนมีพฤติกรรมไม่เหมาะสม เช่น การลงโทษนักเรียนรุนแรงเกนิกว่าเหต ุการกระทำ

อนาจารลูกศิษย์ กลายเป็นแบบอย่างที่ไม่ดีให้กับเด็กและเยาวชน บรรทัดฐานของสังคมที่เน้นให้คุณค่าทางวัตถุ

มากกว่าจิตใจ การให้คุณค่ากับคนเก่งมากกว่าคนดี สิ่งเหล่านี้ทำให้เด็กและเยาวชนจำนวนมากมองข้าม

ความสำคัญของคุณธรรมและจริยธรรมประจำใจ ละเลยคำสอนทางศาสนาและวัฒนธรรมประเพณีอันดีงาม

ของประเทศชาต ิ(กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2552: 1) ดังนั้น องค์กรทางการศึกษาเป็นส่วนสำคัญ

ในการแก้ไขปัญหาเยาวชน ปัญหาสังคม ซึ่งบุญญาธิการ รอดคำ และคณะ (2567: 44) ได้สรุปว่า การบริหาร



  

 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah | วารสารมนุษยวิชาการ 

48 Journal of Academic Humanities Vol. 2 No. 3 | July – September 2025 

องค์กรทางการศึกษาเป็นกระบวนการบริหารจัดการศึกษาเพื่อให้โรงเรียนมีคุณภาพ โดยมีเป้าหมายหลัก คือ 

การสร้างโอกาสทางการศึกษาให้เด็กและเยาวชนได้รับการศึกษาขั้นพื้นฐานที่มีคุณภาพมาตรฐาน และ

สอดคล้องกับความต้องการของท้องถิ่น นอกจากนี้ ยังมุ่งเน้นให้โรงเรียนเป็นที่ยอมรับและศรัทธาของนักเรียน 

ผู้ปกครองและชุมชน โดยแนวทางการบริหารจัดการโรงเรียนสู่คุณภาพนับเป็นกลยุทธ์สำคัญที่นำไปสู่

ความสำเร็จของเป้าหมายดังกล่าว โดยประกอบด้วยองค์ประกอบหลัก ดังนี้ 1) หลักการบริหารจัดการ เป็น

แนวคิดพื้นฐานที่ชี้นำการดำเนินงานของโรงเรียน เช่น หลักการมีส่วนร่วมของทุกภาคส่วน หลักการมุ่งเน้น

ผู้เรียนเป็นศูนย์กลาง 2) วัตถุประสงค์ของโรงเรียน เป็นเป้าหมายที่โรงเรียนต้องการบรรลุ เช่น การพัฒนา

ผู้เรียนให้มีความรู้ ความสามารถและคุณธรรมจริยธรรม 3) พันธกิจของโรงเรียน เป็นภารกิจหลักที่โรงเรียน

ต้องปฏิบัติ เช่น การจัดการเรียนการสอนที่มีคุณภาพ การส่งเสริมพัฒนาศักยภาพของผู้เรียน 4) กลยุทธ์ของ

โรงเรียน เป็นแผนงานหรือวิธีการที่โรงเรียนจะนำมาใช้เพื่อบรรลุเป้าหมาย เช่น การพัฒนาหลักสูตร การจัด

กิจกรรมเสริมหลักสูตร และ 5) เงื่อนไขความสำเร็จ เป็นปัจจัยที่ส่งผลต่อความสำเร็จของการบริหารจัดการ

โรงเรียน เช่น การสนับสนุนจากผู้บริหาร ครู ผู้ปกครองและชุมชน สรุปโดยรวมการบริหารองค์กรทาง

การศึกษาเพื่อการบริหารจัดการโรงเรียนสู่คุณภาพเป็นกระบวนการที่ซับซ้อนและต้องอาศัยความร่วมมือจาก

ทุกภาคส่วน โดยมีเป้าหมายเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิตของผู้เรียนและชุมชนให้ดีขึ้นอย่างยั่งยืน จากปัญหาของ

สังคมและความสำคญัดังกล่าว ผู้ศึกษาจึงได้เรียบเรียงลำดับขั้นตอนที่สำคัญในการน้อมนำหลักการของพระ

รัตนตรัยมาประยุกต์ใช้ในองค์กรเพ่ือสร้างสังคมแห่งความสุข  

ความหมายของพระรัตนตรัย  

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2551ข: 89) ได้ให้ความหมายว่า รตันะ 3 แก้วอันประเสริฐหรือ

สิ่งล้ำค่า 3 ประการ คือ หลักที่เคารพบูชาสูงสุดของพุทธศาสนิกชน 3 อย่าง ประกอบด้วยพระพุทธเจ้า (ผู้ตรัส

รู้เองและสอนให้ผู้อื่นรู้ตาม พระธรรม (คำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าทั้งหลักความจริงและหลักความประพฤติ) 

และพระสงฆ์ (หมู่สาวกผู้ปฏิบัติตามคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า) ในภาษาบาลีเรียกว่า สรณะ  
สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (เจริญ สุวฑฺฒโน) (2549: 34) ได้

ทรงนิพนธ์ไว้ว่า พระพุทธเจ้าเป็นผู้ตรัสรู้พระธรรมด้วยพระองค์เองแล้วทรงแสดงธรรมสั่งสอนแก่พระสงฆใ์ห้

ปฏิบัติและดำรงรักษาไว้ พระสงฆ ์คือ สาวกหรือศิษย์ของพระพุทธเจ้า สิ่งเหล่านี้ทั้งต่างอิงอาศัยซึ่งกันและกัน 

เหมือนอย่างไม้ 3 อันตั้งพิงกันอยู่ จะขาดเสียอันหนึ่งก็หาได้ไม่ พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ทั้ง 3 นี้ จึงรวม

เรียกว่า พระรัตนตรัย  

พระกฤษณรงค์ สนฺตมโน (มะลิแย้ม) (2565: 8) ได้กล่าวว่า พระรัตนตรัย หมายถึง พระพุทธ  

พระธรรม พระสงฆ์ โดยพระพุทธเจ้ามีคุณลักษณะ 9 ประการ พระธรรมมีคุณลักษณะ 6 ประการ และ

พระสงฆ์มีคุณลักษณะ 9 ประการ เป็นองค์รวมของพระพุทธศาสนา คือ ศาสนาแห่งพระไตรรัตน ์การพึ่งพระ

รัตนตรัย หมายถึง การใช้พระรัตนตรัยเป็นแนวทางปฏิบัติดำเนินชีวิตสู่ความสุข การน้อมรับปฏิบัติตามคำสอน

ของพระพุทธเจ้าอาศัยพระปัญญาคุณ พระบริสุทธิคุณ พระมหากรุณาคุณของพระพุทธเจ้า เป็นที่พึ่งของ

ชาวโลก (โลกัสสะ นาถัญจะ วินายะกัญจะ...) อาศัยพระธรรมเป็นคำสอนของพระพุทธเจ้าเป็นแบบแห่งการ

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah


    

มนตรี รอดแก้ว I Montree Rodkaew 

49 วารสารมนุษยวิชาการ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 | กรกฎาคม – กันยายน 2568 

ปฏิบัติธรรมสู่การพ้นทุกข์ กำจัดโมหะ (โมหัปปะทาลัง อุปะสันตะทาหัง...) และอาศัยพระสงฆ์เป็นต้นแบบแห่ง

สันติสุข นำสู่สุคติภพ (สันโต สะยัง สันตินิโยชะโก จะ...) รวมถึงใช้พระรัตนตรัยเป็นที่พึ่งด้วยการเจริญพุทธ

มนต์ สวดพระปริตรเพื่อกำจัดความกลัว ภูตผีปีศาจ มารร้าย ภัยธรรมชาติต่าง ๆ แม้นอนฝันร้ายก็สวดมนต์

ด้วยบทยันทุนนิมิต  

สร ุปได ้ว ่า พระร ัตนตร ัยหร ือพระไตรร ัตน ์ หมายถ ึง แก ้วสามประการอ ันประเสร ิฐส ุดของ

พุทธศาสนิกชนที่เรียกว่า รัตนะ (แก้ว) เพราะเป็นสิ่งที่ประเสริฐ มีค่าสูงและหาได้ยาก เทียบด้วยดวงแก้วมณี 

โดยเรียกชื่อเต็มว่า พุทธรัตนะ ธรรมรัตนะ สังฆรัตนะ (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหา

สังฆปริณายก (เจริญ สุวฑฺฒโน), 2541: 42-47)  

ความสําคัญของพระรัตนตรัยในชีวิตประจําวัน  

พระรัตนตรัยถือเป็นสรณะอันประเสริฐสำหรับชาวพุทธ เพราะมีคุณค่ามากกว่าสิ่งใดและมีอิทธิพลทั้ง

ในชีวิตประจำวันและพิธีกรรมทางศาสนา ซึ่งการพึ่งพาพระรัตนตรัยมีหลายลักษณะ บางครั้งในยามทุกข์หรือ

เมื่อรู้สึกกลัว เหงาหรือไม่มีที่พึ่ง ชาวพุทธจะเข้าวัดฟังธรรมหรือร่วมพิธีกรรมทางศาสนา ซึ่งสอดคล้องกับยุค

พุทธกาลที่มีการพึ่งพาพระพุทธ พระธรรมและพระสงฆ์ตลอดชีวิต เมื่อชาวพุทธดำรงชีวิตด้วยความตื่นรู้ ความ

เบิกบานที่เปี่ยมไปด้วยกรุณา ความบริสุทธิ์และปัญญา ชีวิตจะสว่างไสว ไม่มืดมน การพึ่งพาสิ่งศักดิ์สิทธิ์เหล่านี้

ตามหลักพระพุทธศาสนาเป็นการอาศัยความรู้ที่ได้จากประสาทสัมผัสทั้ง 5 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กายและจิต 

เรียกว่า ความรู้จากอายตนะ 6 เป็นการน้อมนำพระรัตนตรัยมาเป็นที่พ่ึงในการดำรงชีวิตประจำวัน เช่น ในยาม

กิน ยามนอน เวลาออกจากบ้าน หรือเม่ือเผชิญภัยหรือวิกฤตจะเป็นการสร้างกุศลธรรมที่แสดงถึงศรัทธา ความ

เลื่อมใสและความเคารพ ซึ่งจะนำไปสู่การละกิเลสได้ในที่สุด (พระเทพ ปิยสีโล (พึ่งทองคำ) และศิริโรจน์ นาม

เสนา, 2568: 331)  

พระรัตนตรัยมีความสำคัญและจำเป็นในการทำอนุสติทั้งในชีวิตประจำวันและพิธีกรรม การทำวัตร

สวดมนต์ ก่อนการสมาทานศีล จะกล่าวคำขอถึงพระรัตนตรัยว่า ข้าพเจ้าขอถึงพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ว่า 

เป็นที่พึ่งครั้งที่ 1 ครั้งที่ 2 ครั้งที่ 3 พระรัตนตรัยเป็นเสา 3 เสาค้ำยันสัมพันธ์เป็นแกนของพระพุทธศาสนา 

สมัยพุทธกาลใช้วิธีบรรพชาอุปสมบทด้วยไตรสรณคมน์ เช่น การบรรพชาให้พระราหุลกุมาร ปัจจุบันแม้ใช้วิธี

ญัตติจตุตถกรรมวาจาแล้วก็ตาม ก็จะคำขอไตรสรณคมน์ก่อน นอกจากนี้ ชาวพุทธหวังพึ่งพระรัตนตรัยจาก

ภูตผีปีศาจ สัตว์มีพิษ ภัยอันตรายและปรารถนาพ้นจากอบายภูมิหวังเข้าถึงสุคติ โลก สวรรค์ด้วย ลักษณะเด่น

ของพระรัตนตรัย คือ พัฒนาการมาจากการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้าที่ค้นพบพระธรรม พระองค์วางรากฐานของ

พระพุทธศาสนาที่ชื่อว่า โอวาทปาฏิโมกข์แก่พระอรหันต์ที่ได้อภิญญา 6 จำนวน 1,250 รูป อันเกิดผลลัพธ์

ต่อมา คือ พระเจ้าพิมพิสาร พระราชาแห่งแคว้นมคธทรงเลื่อมใสศรัทธาทรงทำนุบำรุงในการสร้างวัดชื่อว่า 

เวฬุวันถวาย เจ้าชายเชตแห่งกรุงสาวัตถีสร้างถวายวัดชื่อว่า เชตวันวิหาร นางวิสาขาแห่งกรุงสาวัตถีสร้างวัดชื่อ

ว่า บุพพารามถวาย แม้หลังพุทธกาลล่วงเลยมาแล้ว พระเจ้าอโศกมหาราชทรงเลื่อมใสในสามเณรนิโครธหันมา

อุปถัมภ์บำรุงพระพุทธศาสนาสร้างสถูปเจดีย์จำนวน 84,000 องค์ ถวายไว้ทั่วอินเดียและทรงอุปถัมภ์การ

สังคายนาครั้งท่ี 3 แม้พระมหากษัตริย์ไทยในฐานะพุทธมามกะก็ทรงเลื่อมใสพระพุทธศาสนาได้สร้างวัดประจำ



  

 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah | วารสารมนุษยวิชาการ 

50 Journal of Academic Humanities Vol. 2 No. 3 | July – September 2025 

รัชกาล นอกจากนี้ ยังสร้างสื่อธรรมะผ่านพุทธศิลปกรรม ประเพณีวัฒนธรรมที่ดีงาม เพื่อให้ชาวพุทธเข้าถึง 

พระรัตนตรัยและวิธีการ 3 ระดับ คือ (1) ระดับข้อมูลผ่านประสาทสัมผัส 5 และทางจิตใจ (2) ระดับเหตุผล 

ความรู้ถึงที่มา เป้าหมาย และ (3) ระดับปัญญา ความรู้ที่สามารถกำจัดทุกข์ได้ด้วยการสร้างวิธีเข้าถึงด้วย

กิจกรรมทางศาสนา เช่น พิธีแต่งงาน กิจกรรมอุปสมบทหมู่ และสร้างวิธีเข้าถึงด้วยความเชื่อมั่นในความเห็นที่

ชอบ มีศรัทธาในศีล สมาธิ ปัญญา ไม่หวั่นไหวดังภูเขาศิลาแท่ง มีศรัทธาในตถาคต มีศีลอันงดงาม มีปสาทะใน

พระสงฆ์ มีผลให้ผู้นั้นไม่ยากจนขัดสน เป็นชีวิตไม่โมฆะ พ้นจากอบาย เข้าถึงสุคติโลกสวรรค์ (พระกฤษณรงค์ 

สนฺตมโน (มะลิแย้ม), 2565: 77-87)  

ลักษณะเดนของพระรัตนตรัย  

ลักษณะเด่นที่สำคัญของพระรัตนตรัยสามารถประมวลได้ (พระเทพ ปิยสีโล (พึ่งทองคำ) และศิริโรจน์ 

นามเสนา, 2568: 334-339) ดังนี้  
1. ลักษณะเด่นของพระรัตนตรัยในฐานะสัญญะ พระไตรรัตน์ คือ ศาสนาท่ีนับถือพระรัตนตรัยว่า เป็น

ท่ีพึ่ง เป็นศาสนาเดียวที่มีพระรัตนตรัย ศาสนาอื่นไม่มี พระรัตนตรัยนี้ไม่แยกกัน แต่สัมพันธ์กันเป็นลูกโซ่ โดยมี

พระพุทธเจ้าเป็นผูค้้นพบพระธรรมและใช้พระธรรมนั้นสั่งสอนสาวก ส่วนพระสาวกก็ปฏิบัติตามคำสอนนั้นเป็น

พระอรหันตสาวก ในส่วนพุทธบริษัทก็ศึกษาไตรสิกขาในฐานะศาสนิกท่ีดี  

ลักษณะเด่นของพระพุทธศาสนาอย่างหนึ่ง คือ การปฏิบัติตามทางสายกลาง (มัชฌิมาปฏิปทา) 

พระพุทธศาสนาถือเป็นเอกลักษณ์ของชาติ เป็นที่ยอมรับว่า พระพุทธศาสนาเป็นแหล่งวัฒนธรรมประเพณี 

ศิลปวัตถุ ศาสนสถาน ศาสนธรรม ศาสนบคุคลอย่างดีที่สุด ซึ่งทุกประเพณีที่สำคัญมีความเกี่ยวเนื่องกับ

พระพุทธศาสนา เช่น ประเพณีสงกรานต์ ประเพณีลอยกระทง นอกจากนี ้ยังมีเอกลักษณ์ของศาสนาโดยตรง 

ได้แก ่วันสำคัญทางพระพุทธศาสนา เช่น วันมาฆบูชา วันวิสาขบูชา ประเพณีทำบุญเข้าพรรษาด้วยการถวาย

ผ้าอาบน้ำฝน ทำบุญออกพรรษาด้วยการตักบาตรวันเทโวโรหนะ ในส่วนศิลปวัตถุจะมีช่อฟ้า ใบระกา หางหงส์

บนหลังคาอุโบสถ ศาลาวัด ซึ่งแสดงถึงความอ่อนช้อย ศาสนสถานจะมีวิหาร ลานเจดีย์ ต้นศรพีระมหาโพธิ์ 

พระปรางค์ ศาสนธรรมจะมีรูปแบบการเผยแผ่ธรรมะของพระสงฆ์ ศาสนบุคคลจะมีประเพณีอุปสมบท  

มีศาสนิกชนอยู่ในฐานะอุบาสกอุบาสิกาทำบุญตักบาตรเป็นนิจ มีพระสงฆ์อยู่ในฐานะนักสังคมสงเคราะห์ทาง

การศึกษา การฟ้ืนฟูสุขภาพจิตใจ เป็นผู้กล่อมเกลาจิตวิญญาณ  

2. ลักษณะเด่นของพระรัตนตรัยในฐานะอเทวนิยม เป็นศาสนาแบบอเทวนิยมโดยไม่ถือเทพบันดาล 

ไม่หวังพึ่งอาศัยสิ่งที่เหนือธรรมชาติเข้ามาช่วย มุ่งปฏิบัติด้วยตนเองและการปฏิบัติจะต้องเข้าถึงความหลุดพ้น

ตามหลักอริยสัจท่ีพระพุทธเจ้าตรัสรู้ โดยสามารถจำแนกลักษณะย่อยของด้านนี้ ดังนี้  

2.1 ศาสนาแห่งอเทวนิยม พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาอเทวนิยม เกิดขึ้นในท่ามกลางศาสนา

เทวนิยมในอินเดีย ไม่ว่าจะเป็นศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ศาสนาเชนและลัทธิอื่น ๆ ในบรรดาศาสดาและเจ้าลัทธิ

ของอินเดียโบราณต่างมีแนวคิดความเชื่อในเรื่องพระเป็นเจ้าว่า เป็นผู้สร้างโลก จักรวาล มนุษย์และสัตว์ล้วน

เป็นไปตามลิขิตของพระเป็นเจ้า ดังนั้น สรรพชีวิตจึงมีหน้าท่ีจงรักภักดีและทำพิธีกรรมบวงสรวงต่อพระเป็นเจ้า 

แต่พระพุทธศาสนาปฏิเสธความเชื่อนี้เพราะเน้นศักยภาพของมนุษย์ท่ีจะพัฒนาตนเองได้  

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah


    

มนตรี รอดแก้ว I Montree Rodkaew 

51 วารสารมนุษยวิชาการ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 | กรกฎาคม – กันยายน 2568 

2.2 ศาสนาแห่งมนุษยนิยม พระพุทธศาสนามีลักษณะศาสนาแนวมนุษยนิยม คือ การพ้น

ทุกข์ได ้ด ้วยการปฏิบ ัต ิของตน ไม ่ใช ่เทพบันดาลให้พ ้นทุกข ์ได ้ แตเ่ป ็นศาสนาแห ่งการตรัสรู้ธรรมของ

พระพุทธเจ้าและเป็นผลผลิตจากการปฏิบัติของพระองค์เอง คือ รู้อริยสัจด้วยพระองค์ที่ทรงประกาศไวว้่า ได้

บรรลุถึงความสุขหรือความดีของชีวิตด้วยความสามารถของพระองค์ในฐานะมนุษย์ คือ ทรงเป็นพระอรหันต์ 

ผู้หมดสิ้นกิเลสอาสวะทั้งหลายด้วยวิธีการแห่งปัญญา ทรงมีพระปัญญาคุณอย่างสมบูรณ์ เป็นเครื่องมือสำคัญที่

ทำให้เกิดปัญญาที่ทำให้พระองค์ทรงเหน็ความจริงและชีวิตตามกฎแห่งไตรลักษณ์ เมื่อทรงทราบแล้วได้ทรง

แนะนำให้ชาวโลกได้ปฏิบัติตามวิถีที่พระองค์ได้ทรงค้นพบ คือ สอนให้มนุษย์มีความเชื่อมั่นในการกระทำของ

ตนจนนำไปสู่ความดีงานโดยไม่จำเป็นต้องพ่ึงสิ่งอ่ืน  

2.3 ศาสนาแห่งการปฏิบัติทางสายกลาง พระพุทธเจ้าใช้วิธีปฏิบัติตนเพื่อพ้นทุกข์ จากการ

เริ่มบำเพ็ญทุกกรกิริยาเปน็เวลา 6 ปี แต่ไม่ประสบผลสำเร็จ จึงละทิ้งวิธีการดังกล่าวแล้วหันมาปฏิบัติตามทาง

สายกลาง ด้วยการละการปฏิบัติตามทางสุดโต่ง 2 สาย จึงได้บรรลุถึงความพ้นทุกข ์เป็นพระพุทธเจ้าผู้ค้นพบ

อริยสัจ 4 ประการ ดังนั้น พระพุทธศาสนาจึงมีพระไตรรัตน์ทำหน้าที่รู้ ตื่น เบิกบาน พระธรรมทำหน้าที่ 

สัมมาปฏิบ ัต ิ พระสงฆ์ทำหน้าที่เป ็นต ้นแบบดำเน ินชีว ิตตามทางสายกลาง โดยพระพุทธศาสนาได้ให ้

ความสำคัญกับปัญญามากกว่าศรัทธา แต่อย่างไรก็ตาม พระพุทธศาสนาจะกล่าวถึงเรื่องศรัทธาที่อยู่ใน

กระบวนการหรือกระแสที่จะทำให้เกิดปัญญาเท่านั้น ศรัทธาท่ีอยู่ในฐานเป็นจุดเริ่มต้นท่ีก่อให้เกิดปัญญาขั้นสูง

และเชื่อม่ันในศักยภาพของตนว่า สามารถทำได้  

2.4 ศาสนาแห่งธรรมชาติ พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแนวธรรมชาติโดยมีความเชื่อว่า ความ

จริงบนโลกและชีวิต ตลอดถึงสรรพสิ่งที่อยู่บนโลกนี้ไม่มีผู้สร้างผู้บันดาลให้เป็นไป ไม่มีสิ่งที่จะอำนาจอยู่

เบื้องหลังของปรากฏการณ์ของทุกสิ่ง แต่สรรพสิ่งเป็นไปหรือเคลื่อนไหวไปได้อย่างมีระเบียบเพราะเป็นไปตาม

กระบวนการหรือกฎของธรรมชาติ ไม่ว่าจะเป็นโลกของวัตถุ (รูปธรรม) หรือโลกของจิตใจ (นามธรรม) สิ่ง

เหล่านี้ คือ ความเป็นจริงที่จะดำเนินไป แต่ทุกสิ่งเป็นไปอย่างมีระเบียบกฎเกณฑ์ตามธรรมชาติของตัวมันเอง 

และอยู่ในลักษณะที่อาศัยซ่ึงกันและกันเกิดข้ึน กระบวนการเกิดขึ้นเหล่านี้สามารถระบุสาเหตุได้ (เหตุผลนิยม) 

สามารถตรวจสอบได้ว่า มีลักษณะเป็นอย่างไร ลักษณะธรรมดาเหล่านี้มีอยู่ในธรรมชาติก่อนแล้ว พระพุทธเจา้

เป็นผู้ค้นพบแลว้นำมาบอกสอนชาวโลกให้รู้ตาม  

3. ล ักษณะเด ่นแห ่งพระไตรร ัตน ์ในฐานะปร ัชญา การศ ึกษาเปร ียบเท ียบล ักษณะเด ่นของ

พระพุทธศาสนากับปรัชญา เพื่อให้ทราบชัดว่า พระพุทธศาสนาที่ใช้พระไตรรัตน์เป็นแกนกลางกับปรัชญานั้น

ต่างกันอย่างไร คือ พุทธปรัชญาเป็นระบบของปรัชญาตะวันออก รวมถึงปรัชญาท่ีมุ่งแสวงหาความจริงเกี่ยวกับ

โลกและชีวิตเช่นเดียวกับปรัชญาตะวันตกที่มีข้อแตกต่างกัน เพราะปรัชญาตะวันตกมุ่งแสวงหาความจริงหรือ

ข้อเท็จจริงเพียงอย่างเดียว โดยไม่พยายามที่จะปฏิบัติตนเพ่ือให้เข้าถึงความจริงท่ีได้แสวงหา ฉะนั้น นักปรัชญา

ตะวันตกอาจดำเนินชีวติไปในทางตรงกันข้ามกับแนวความคิดทางปรัชญาของตนก็ได้ อีกอย่างหนึ่ง ปรัชญา

ตะวันตกส่วนใหญ่ไม่เกี่ยวกับศาสนา คือ แยกออกเป็นคนละส่วนกับศาสนา ส่วนปรัชญาตะวันออกไม่อาจแยก

ออกจากศาสนาได้เด็ดขาด ทั้งนี้ เพราะนักปรัชญาตะวันออกมุ่งแสวงหาความจริงและพยายามที่จะปฏิบัติตาม

วิธีการที่กำหนดขึ้นเพื่อเข้าถึงความจริงนั้น ๆ ดังนั้น ปรัชญาตะวันออกจึงเป็นปรัชญาชีวิต เพราะแนวความคิด



  

 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah | วารสารมนุษยวิชาการ 

52 Journal of Academic Humanities Vol. 2 No. 3 | July – September 2025 

ทางปรัชญาที่คิดค้นขึ้นมานั้นได้นำมาใช้ปฏิบัติในชีวิตประจำวัน (Way of Life) ด้วย โดยลักษณะดังกล่าวนี้ 

ปรัชญากับพระพุทธศาสนาจึงแยกออกจากกันได้ยาก ไม่เหมือนปรัชญาตะวันตกที่มีรากฐานของวิทยาศาสตร์ 

ส่วนปรัชญาตะวันออกโดยท่ัวไปได้กลายมาเป็นรากฐานของศาสนาดังเช่นพระพุทธศาสนา พระพุทธศาสนากับ

ปรัชญาจึงลักษณะพิเศษท่ีสามารถยกมาเปรียบเทียบให้เห็นเป็นประเด็นต่อไปนี้  

1) พระพุทธศาสนามุ่งแสวงหาความรู้เกี่ยวกับรูปแบบวิถีทางและอิทธิพลของตนที่มีต่อชีวิต

และสังคมรวมทั้งการตีความหลักคำสอนต่าง ๆ พยายามตอบปัญหาพื้นฐานที่เกี่ยวกับชีวิต โดยการยึดหลัก

ศรัทธาเป็นหลักเป็นพื้นฐาน ส่วนปรัชญามุ่งแสวงหาการแก้ปัญหาที่เกิดขึ้น เพื่อพยายามเข้าใจตนเองและโลก

โดยอาศัยเหตุผลเป็นหลักการและจุดยืนในการมองปัญหาต่าง ๆ  

2) ปรัชญามุ่งแสวงหากฎทั่วไป ซึ่งเป็นบรรทัดฐานของมนุษย์โดยทั่วไป ส่วนพระพุทธศาสนา

ไม่ได้มุ่งแสวงหากฎทั่วไปเหมือนปรัชญา แตเ่ป็นการแสวงหาความเข้าใจเกี่ยวกับปัญหาพื้นฐานอ้นมีลักษณะ

เป็นนามธรรม สัมพันธ์กับประสบการณ์ชีวิต ซ่ึงย่อมแตกต่างกันไปตามกาลเวลาและสถานท่ี  

3) พระพุทธศาสนาไม่ได้ใช้เหตุผลอย่างเดียวมาอธิบายประสบการณ์ของชีวิต แต่อาศัยความ

งาม อารมณ์และความรู้ความศรัทธามาเป็นองค์ประกอบเพื่อที่จะเข้าใจในหลักธรรมของศาสนา ส่วนปรัชญา

มิได้แสวงหาความชื่นชมและความงามในตัวของมันเอง แต่เป็นการตรวจสอบ ทบทวน ไตร่ตรอง วิจารณ์ปัญหา

ต่าง ๆ ซ่ึงอาจจะเกิดความชื่นชมและความงามควบคู่ไปด้วย  

4) พระพุทธศาสนามุ่งที่จะพิสูจน์ความจริง อันเป็นคำตอบเกี่ยวกับปัญหาของชีวิต ซึ่งมี

ลักษณะเฉพาะตนในแต่ละศาสนา บางอย่างอาจจะสอดคล้องกันกับวิธีการ กฎเกณฑ์ทางวิทยาศาสตร์ และ

สังคมศาสตร์ แต่ไม่สามารถพิสูจน์ได้ในทุกกรณี เพราะพระพุทธศาสนาเป็นเรื่องความเชื่อต่อสิ่งท่ีอยู่นอกเหนือ

กฎเกณฑ์ของธรรมชาติ แต่ปรัชญาพยายามหลีกเลี่ยงการพิสูจน์ตามแบบวิทยาศาสตร์ คงมุ่งแต่ค้นคว้าหา

คำตอบ คือปัญหาท่ีเกิดข้ึนอาจเป็นเพียงคำอธิบายเบื้องต้น ซ่ึงอาจได้รับการพิสูจน์โดยกาลเวลาอยู่แล้ว  

5) พระพุทธศาสนายึดมั่นในเรื่องคุณค่าและข้อเท็จจริง เพราะทำให้การปฏิบัติตามหลักธรรม

มีความหมาย แต่ปรัชญามีปัญหาเรื่องคุณค่าและข้อเท็จจริงของบทบาทแตกต่างกัน กล่าวคือ พุทธอภิปรัชญา

เกี่ยวข้องกับความจริงสูงสุด พุทธญาณวิทยาเกี่ยวข้องกับข้อเท็จจริงในการแสวงหาความรู้ พุทธจริยศาสตร์

เก่ียวข้องโดยตรงกับเรื่องของคุณค่า แต่ละประเภทของปรัชญาจะเน้นบทบาทของคุณค่าไม่ตรงกัน  

ดังนั้น จึงกล่าวได้ว่า ปรัชญาเน้นแนวคิด ทฤษฎีและแสดงหลักการที่สมเหตุสมผล ไม่เน้นความเชื่อที่

ไร้เหตุผล ซึ่งสอดคล้องกับหลักพระพุทธศาสนาที่สอนให้เชื่ออย่างมีเหตุผล แม้ในคำสอนของพระพุทธเจ้าเอง 

หากไม่ได้ตรวจสอบให้ถูกต้องตามหลักเหตุผลด้วยประสบการณ์ของตนเอง กอ็ย่าเพิ่งเชื่อตามที่พระพุทธเจ้า

ทรงแสดงไว้ ต่อเมื่อประจักษ์แจ้งทุกอย่างว่า เป็นไปตามเหตุปัจจัยจึงค่อยเชื่อตามว่า คำสอนนั้นสามารถพัฒนา

คุณภาพชีวิตท่ีถูกต้องได้อย่างแท้จริง  

4. ลักษณะเด่นของคำสอนแห่งพระไตรรัตน์ที่ไม่ขัดแย้งกับวิทยาศาสตร์ ในฐานะที่พระพุทธศาสนา

ประกาศตัวว่าเป็นสัจนิยม คือ คำสอนที่เสนอเรื่องของความจริงจึงมักจะถูกตั้งคำถามเสมอว่า มีความขัดแย้ง

หรือสอดคล้องกับวิทยาศาสตร์หรือไม่เพียงใด ในเรื่องนี้มักได้รับการอธิบายจากปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาว่า 

พระพุทธศาสนามีลักษณะไม่ขัดแย้งกับวิทยาศาสตร์แต่อย่างใด โดยให้ทัศนคติต่อเรื่องนี้ว่า พระพุทธศาสนากับ

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah


    

มนตรี รอดแก้ว I Montree Rodkaew 

53 วารสารมนุษยวิชาการ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 | กรกฎาคม – กันยายน 2568 

วิทยาศาสตร์มีความเหมือนกันในบางแง่ เช่น มุมมองการศกึษาธรรมชาตแิละความพยายามในการเข้าถึง 

กฎของธรรมชาติ รวมถึงความศรัทธาที่คล้ายคลึงกัน คือ มองว่า กฎเกณฑข์องธรรมชาติที่แน่นอนย่อมเป็นไป

ตามเหตุปัจจัย  

วิธีการพ่ึงพระรัตนตรัยตามหลักพระพุทธศาสนา 

พระเทพ ปิยสีโล (พึ่งทองคำ) และศิริโรจน์ นามเสนา (2568: 339-343) ได้กล่าวถึงแนวคิดของ 

พระราชธรรมนิเทศ (ระแบบ ฐิตญาโณ) และพระเทพเวที (ป.อ. ปยุตฺโต) ซึ่งทั้งสองรูปได้กล่าวถึงวิธีการพ่ึงพระ

รัตนตรัยตามหลักพระพุทธศาสนา ตามลำดับความสำคัญก่อนหลังท่ีสอดคล้องกับจริตของคน ดังนี้  

1. พ่ึงรู้ความรู้ในพระรัตนตรัย การพ่ึงพระรัตนตรัยนั้น มีวิธีการและกระบวนการในการเข้าถึงท่ีถูกต้อง

ตามลำดับความสำคัญก่อนหลังสอดคล้องกับจริตของคน ดังนี้  

1.1 รู้พระรัตนตรัยในสัมมาทิฏฐิ การพึ่งพระรัตนตรัยต้องอาศัยกระบวนการพึ่ง โดยมี

สัมมาทิฏฐิเป็นเบื้องหน้าก่อน เปรียบดังแสงไฟฉายที่ต ้องส่องนำทาง สอดคล้องกับคำว่า พุทธะ พุทโธ  

ท่ีหมายถึงความรู้ ตื่น เบิกบาน ตามแนวพุทธภาวะ (พุทโธ) การรู้นี้เป็นบุรพภาคการศึกษาที่ต้องมีกัลยาณมิตร 

ผู้คอยชี้แนะแนวทางที่ถูกต้อง อาศัยเรียนรู้สังคมเป็นลักษณะเดียวกับสัมมาทิฏฐิ ข้อแรกของอริยมรรคมีองค์ 8 

ประการ แตป่ัญหาว่า ทำไมจึงต้องข้ึนต้นด้วยสัมมาทิฏฐิ ก็เพราะว่า เมื่อเข้าใจถูกต้องแล้วว่า นี่เป็นกุศล นี่เป็น

ธรรม นี่เป็นอกุศล ก็ย่อมปรับทิศทางให้ถูกต้อง  

1.2 รู้ความสำคัญของพระรัตนตรัยในฐานะไตรสรณคมน์ ไตรสรณคมน์ แปลว่า การเข้าถึง 

ที่พ ึ่งอันประเสริฐ เป ็นเครื่องระลึกที่จะรักษาเพื่อให้ร ู้และเข้าใจความจริงของสรรพสิ่งตามที่เป ็น ดังท ี่

พระพุทธเจ้าตรัสร ู้อริยสัจ 4 ซึ่งเป ็นความจริงของธรรมชาติ ทำให ้พระองค์เป ็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า  

เป็นสัพพัญญู เป็นโลกวิทู เป็นครูของเทวดาและมนุษย์ท้ังหลาย  

1.3 รู้ความสำคัญของพระรัตนตรัยในฐานะที่พึ่งอันประเสริฐ พระรัตนตรัยเป็นองค์รวมของ

คำว่า พระพุทธศาสนา ที่เกิดจากการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้าที่ค้นพบสัจธรรมด้วยญาณ ปัญญา วิชชา ดังแสง

สว่างส่องความมืดที่กำจัดจนหมดสิ้นไปจนปรากฏเห็นธรรม คือ ความรู้ ความจริง ความดี ความสามัคคี ความ

รัก ความเมตตา ความสันติของชาวโลก คำว่า พระพุทธศาสนา มีคำ สอนรวมลงคำว่า ไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ 

ปัญญา ดังนั้น ตราบใดที่เป็นชาวพุทธก็ยังจำเป็นต้องปฏิบัติตามหลักไตรสิกขา คือ การศึกษาอยู่ตราบนั้น  

จึงจะเข้าข่ายระบบการศึกษาของไทยว่า ศึกษาตลอดชีวิต  

1.4 รู้พระรัตนตรัยในฐานะแกนกลางของพระพทุธศาสนา หลายศาสนามีองค์ประกอบ

แกนกลางของศาสนา เช่น ศาสนาคริสต์ จะมีพระบิดา พระบุตร พระจิต ศาสนาพรหามณ-์ฮินดูมีพระพรหม 

พระวิษณุ พระศิวะ ส่วนพระพุทธศาสนามีพระรัตนตรัย องค์ประกอบสำคัญของพระพุทธศาสนาตามที ่

พระราชธรรมนิเทศ (ระแบบ ฐิตญาโณ) ได้กล่าวว่า พุทธศาสนิกชนต้องถึงพระรัตนตรัยเป็นกิจแรก เป็น

แกนกลางในฐานะพระพุทธรัตนะ โดยพระพุทธเจ้าทรงสอนให้เราประพฤติปฏิบัติชอบด้วยกาย วาจา ใจ ตาม

พระธรรมวินัย  



  

 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah | วารสารมนุษยวิชาการ 

54 Journal of Academic Humanities Vol. 2 No. 3 | July – September 2025 

2. พึ่งความสำคัญในพระรัตนตรัย ความสำคัญของผู้ที่จะพึ่งพระรัตนตรัยจำเป็นต้องรู้และเข้าใจในสิ่ง

ต่อไปนี้  

2.1 เห็นความสำคัญต่อคุณสมบัติ คำว่า อุบาสก แปลว่า ผู้เข้าใกล้พระรัตนตรัยหรือคนใกล้

ศาสนา สมญานามนี้ตั้งให้สอดคล้องกับอุปนิสัยหรือคุณสมบัติของคนนั้น ในสมัยพุทธกาลมีพ่อใจบุญคนหนึ่ง

นามว่า สุทัตตะ แปลว่า ให้ดีแล้ว เขาเป็นคนขี้สงสารผู้ที่ประสบทุกข์จึงตั้งโรงทานขึ้นเพื่อบริการอาหารน้ำดื่ม

แก่คนอนาถาทั้งหลาย ด้วยอุปนิสัยเช่นนี้จึงได้รับสมญานามว่า อนาถปิณฑิกเศรษฐี แปลว่า เศรษฐีผู้ให้อาหาร

แก่คนอนาถา  

2.2 เห็นความสำคัญของพระรัตนตรัยต่อสังคม ปัจจุบันสภาพแวดล้อมของสงัคมไทยได้

เปลี่ยนแปลงไป จิตใจก็เปลี่ยนแปรไปตามกาลเวลา ความมุ่งมั่นท่ีจะพัฒนาศักยภาพของประชากรให้มีคุณภาพ

ท้ังด้านกาย ปัญญา และจิตใจ จึงเป็นสิ่งสำคัญท่ีจะนำพาประเทศไปสู่ความม่ังคั่งและสันติสุขท่ีแท้จริงได ้ดังนั้น 

การพัฒนาคนโดยเฉพาะเรื่องจิตใจ การพัฒนาคุณธรรม จริยธรรมเป็นบทบาทท่ีสำคัญท่ีพระพุทธศาสนาต้องให้

ความสำคัญต่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตทั้ง 4 ด้าน 1) กายภาวนา แปลว่า พัฒนากาย ให้มีสุขภาพอนามัยดี 

แสวงหาความรู้ 2) ศีลภาวนา แปลว่า พัฒนาศีลประพฤติปฏิบัติตนเป็นประโยชน์เกื้อกูลต่อผู้อ่ืน มีระเบียบวินัย 

3) จิตภาวนา แปลว่า พัฒนาจิต ให้มีคุณธรรม มีสมรรถนะจิตท่ีมีความสามารถ และมีสุขภาพจิตดี สดชื่นร่าเริง 

ปลอดโปร่ง 4) ปัญญาภาวนา แปลว่า พัฒนาปัญญา คือ พัฒนาความรู้ความเข้าใจให้เกิดความรู้แจ้งเห็นจริง  

ใช้ความรู้แก้ปัญหาทำให้เกิดประโยชน์สุขได้  

2.3 เห็นความสำคัญของพระรัตนตรัยต่อศาสนา พระพุทธศาสนามีความโดดเด่นแตกต่างจาก

ศาสนาอื่นตรงที่คำสอนในพระพุทธศาสนาเริ่มจากการพิจารณาตัวเองเป็นเรื่องที่สำคัญ จากนั้น ต้องรู้จัก

บริหารกายและใจให้ดีตามคำสอนของพระพุทธเจ้า ที่สำคัญต้องเอาชีวิตเป็นเดิมพันในการศึกษาและปฏิบัติ

ตามคำสอน โดยมุ่งที่จะแก้ไขข้อบกพร่องของตนเองและดำเนินชีวิตอย่างถูกต้องทั้งในปัจจุบันและในภพชาติ

เบื้องหน้า  

2.4 เห็นความสำคัญของพระรัตนตรัยต่อการพัฒนาประเทศ ดังที่พระธรรมปิฎก (ป.อ.  

ปยุตฺโต กล่าวว่า การพัฒนาจะต้องดำเนินไปอย่างรอบด้านทั่วถึง ไม่ใช่มุ่งพัฒนาแต่เพียงด้านวัตถุอย่างเดียว 

แต่ต้องหันมาเน้นด้านการพัฒนาคน คือ การพัฒนาท่ีจิตใจให้มีคุณธรรมจริยธรรม รวมไปถึงด้านของสุขภาพจิต 

ซ่ึงการพัฒนาคนโดยสาระ ก็คือ การศึกษาท่ีเรียกว่า สิกขา หรือไตรสิกขา อันเป็นองค์รวมของการพัฒนาชีวิตที่

ดี คือ 1) ต้องพัฒนาความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางกายภาพ (ธรรมชาติ วัตถุ สิ่งของเทคโนโลยี) และ

สิ่งแวดล้อมทางสังคม ที่เรียกว่า ศีล 2) การพัฒนาภาวะจิต ทั้งด้านคุณภาพ สมรรถภาพและสุขภาพ ให้เป็น

จิตใจท่ีดีงาม เข้มแข็ง ท่ีเรียกว่า สมาธิ 3) การพัฒนาปัญญา ให้รู้เข้าใจตามความเป็นจริงสามารถแก้ไขปรับปรุง

ทุกอย่างได้อย่างถูกต้อง ไปจนถึงการหลุดพ้นจากปัญหา ท่ีเรียกว่า ปัญญา  

3. พึ่งความเชื่อในพระรัตนตรัย ความเชื่อในพระพุทธศาสนามาจากคำว่า ศรัทธา ที่หมายถึง ความ

เชื่อในพระพุทธคุณ 9 ประการ พระธรรมคุณ 6 ประการ และสังฆคุณ 9 ประการ หลักความเชื่อมี 4 ประการ 

คือ 1) กัมมสัทธา เชื่อกรรมและกฎแห่งกรรมว่า มีจริง 2) วิปากสัทธา เชื่อวิบากหรือผลของกรรมว่า มีจริง  

3) กัมมัสสกตาสัทธา เชื่อว่า สัตว์มีกรรมเป็นของตนและต้องรับผิดชอบวิบากกรรมของตน 4) ตถาคตโพธิสัทธา 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah


    

มนตรี รอดแก้ว I Montree Rodkaew 

55 วารสารมนุษยวิชาการ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 | กรกฎาคม – กันยายน 2568 

เชื่อการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า เชื่อมั่นในพระตถาคตว่า ทรงเป็นพระสมัมาสัมพุทธะ (สมเด็จพระญาณสังวร 

สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (เจริญ สุวฑฺฒโน), 2554: 26-28) นอกจากนี้ ยังหมายถึง ความเชื่อ

ท่ีว่า พระรัตนตรัยเป็นสรณะอันประเสริฐ กล่าวคือ พระพุทธเจ้าเป็นสรณะเพราะทรงขจัดภัยแก่สรรพสัตว์ด้วย

การสอนใหต้ั้งอยู่ในสิ่งที่เป็นประโยชน์และป้องกันมิให้ตกอยู่ในสิ่งอันไม่เป็นประโยชน์ พระธรรมชื่อว่า เป็น

สรณะ เพราะทำใหผู้้ปฏิบัติข้ามพ้นความทุกข์และประสบความแช่มชื่นใจอันเกิดจากการปฏิบัติ พระสงฆ์ชื่อว่า 

เป็นสรณะ เพราะเป็นผู้ถ่ายทอดคำสอนและผู้อุปถัมภ์บำรุงย่อมได้ประสบผลอันไพบูลย์  

4. พึ่งการเข้าถึงพระรัตนตรัยของชาวพุทธด้วยภาวนา ในที่นี้ หมายถึง การทำวัตรสวดมนต์ จัดอยู่

กลุ่มพิธีกรรมอันเป็นกิจวัตรประจำวันของพระสงฆ์หรือชาวบ้าน เป็นวิธีการหนึ่งในการเข้าวัดและยอมรบันับ

ถือพระรัตนตรัยต่อไป กล่าวคือ เมื่อชาวพุทธไดป้ระสบทุกข์ภัย เกิดไฟไหม้บ้าน น้ำท่วม ถูกคดโกง ถูกทำร้าย 

ประสบเคราะห์กรรม ก็จะเข้าวัดฟังธรรม ร่วมทำวัตรสวดมนต์เช้าเย็นกับพระสงฆ์ อันจะก่อให้เกิดอานิสงส์  

ทำให้คลายทุกข์บางอย่างไปไดแ้ละเป็นการเจริญกรรมฐานอย่างหนึ่ง ทำให้จิตเป็นสมาธิ และพัฒนาให้เกิด

ปัญญาเห็นโทษภัยของชีวิตตามกฎไตรลักษณ์ได้  

องคความรูใหม  

องค์ความรู้ใหม่ในการนำหลักพระรัตนตรัยมาประยุกต์ใช้ในองค์กรเพื่อสร้างสังคมแห่งความสุข ได้แก่ 

การศึกษาแนวทางปฏิบัติอย่างถ่องแท้ของพระพุทธศาสนาจากตำราและพระสงฆ ์เพื่อสร้างศรัทธาให้เกิดอย่าง

เหมาะสม จากนั้น แสดงตนเป็นพุทธมามกะ คือ การยอมรับนับถือพระรัตนไตรเป็นที่พ่ึงและนำหลักธรรมคำสั่ง

สอนของพระพุทธเจ้ามาปฏิบัติในชีวิตประจำวันอย่างถูกต้องเหมาะสม โดยการพิจารณากายและจิต หมั่น

สำรวจพฤติกรรมของตนเองเพื่อดูความไม่เหมาะสมของจิตในการคิดสิ่งต่าง ๆ แลว้นำมาพิจารณาถึงความ

เหมาะสมในการปฏิบัติบนพื้นฐานของทาน ศีล ภาวนา ที่ยึดถือเป็นแนวทางปฏิบัติโดยการรักษาศีล 5 ดังภาพ 

1 ต่อไปนี้  

 

                 
 

ภาพ 1 การนำหลักพระรัตนตรัยมาประยุกต์ใช้ในองค์กรเพ่ือสร้างสังคมแห่งความสุข 

ยึดหลักพระ
รัตนตรัย

สรางศรัทธา
อันประเสริฐ 

แสดงตนเปน
พุทธมามกะ 

ทาน ศีล 
ภาวนา เปน

นิจ

ดูกาย ดูจิต
ใหเปนปกติ

นิสัย



  

 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah | วารสารมนุษยวิชาการ 

56 Journal of Academic Humanities Vol. 2 No. 3 | July – September 2025 

สรุป  

การศึกษาข้อมูลเกี่ยวกับพระรัตนตรัยเพื่อการนำหลักพระรัตนตรัยมาประยุกต์ใช้ในองค์กรเพื่อสร้าง

สังคมแห่งความสุขมีลำดับข้ันตอนท่ีสำคัญ ดังนี้  

ขั้นตอนที่ 1 สร้างศรัทธาอันประเสริฐ การถือพระรัตนตรัยเป็นที่พึ่ง เป็นสรณะ ต้องสร้างศรัทธาให้

เกิดขึ้น มีความเชื่ออย่างถูกต้องตามแนวทางของพระพุทธศาสนาก่อนและนำมาปฏิบัติตามความเชื่อ คือ เชื่อ

ในสิ่งท่ีควรเชื่อ เชื่ออย่างมีเหตุ และเชื่อผลของการปฏิบัติว่าทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว เป็นต้น  

ข้ันตอนที่ 2 แสดงตนเป็นพุทธมามกะ คือ การยอมรับนับถือพระรัตนไตรเป็นที่พึ่ง เป็นสรณะ เพื่อนำ

หลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้ามาปฏิบัติในชีวิตประจำวันอย่างถูกต้องเหมาะสม การใหท้าน รักษาศีล 

เจริญภาวนา ยึดถือแนวทางปฏิบัติโดยการรักษาศีล 5 อย่างเสมอต้นเสมอปลาย  

ข้ันตอนท่ี 3 ทาน ศีล ภาวนา ยึดถือแนวทางปฏิบัติโดยการรักษาศีล 5 อย่างเสมอต้นเสมอปลาย การ

ให้ทานตามกำลัง และการอภัยทาน คือ ทานอันยิ่งใหญ่ พร้อมกับการมั่นสวดมนต์เจริญภาวนา แผ่เมตตาแก่

สรรพสัตว์ท้ังหลาย  

ข้ันตอนที่ 4 การพิจารณากายการพิจารณาจิต หมั่นสำรวจพฤติกรรมของตนเอง พิจารณาอาการของ

จิต เพื่อดูความไม่เหมาะสมของจิตในการคิดสิ่งต่าง ๆ แล้วนำมาพิจารณาถึงความเหมาะสมในการปฏิบัตบิน

พ้ืนฐานของทาน ศีล ภาวนา ท่ียึดถือเป็นแนวทางปฏิบัติโดยการรักษาศีล 5 ตลอดกายสังขาร  

เอกสารอางอิง  

กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม. (2552). คูมือการดําเนินงานเสริมสรางศีลธรรมสําหรับเด็กและเยาวชน. 

กรุงเทพมหานคร: สำนักพัฒนาคุณธรรมจริยธรรม.  

คณะกรรมการส่งเสรมิคุณธรรมแห่งชาติ. (ม.ป.ป.). องคกรคุณธรรม สรางคนดี เพ่ือสังคมดี. สืบค้นเมื่อ 15 

พฤษภาคม 2568, จาก https://nmpc.go.th/content/view?id=46 

บุญญาธิการ รอดคำ และคณะ. (2567). การบริหารองค์กรทางการศึกษา. วารสารการบริหารการศึกษาและ

มนุษยสังคมศาสตร. 2 (1-2), 44-57.  

พระกฤษณรงค์ สนฺตมโน (มะลิแย้ม). (2565). ศึกษาวิธีการพ่ึงพระรัตนตรัยตามหลักพระพุทธศาสนา. 

วิทยานิพนธป์ริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระเทพ ปิยสีโล (พึ่งทองคำ) และศิริโรจน์ นามเสนา. (2568). วธิีการพึ่งพระรัตนตรัยในชีวิตประจำวัน. 

วารสารวิจยวิชาการ. 8 (2), 331-346.  

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551ก). พุทธธรรม (ฉบับเดิม). กรุงเทพมหานคร: จันทร์เพ็ญ.  

พระพรหมคุณาภรณ ์(ป.อ. ปยุตฺโต). (2551ข). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์ครั้งที่ 17. 

พระนครศรีอยุธยา: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

วีรวิท คงศักดิ์. (2555). คุณธรรมกับสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร: แว่นแก้ว เอ็ดดูเทนเมนท์.  

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (เจริญ สุวฑฺฒโน). (2541). ความหมายแหง

รัตนตรัย, พิมพ์ครั้งท่ี 2. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย.  

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah


    

มนตรี รอดแก้ว I Montree Rodkaew 

57 วารสารมนุษยวิชาการ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 | กรกฎาคม – กันยายน 2568 

สมเด ็จพระญาณสังวร สมเด ็จพระส ังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (เจริญ สุวฑ ฺฒโน). (2549). หลัก

พระพุทธศาสนา, พิมพ์ครั้งท่ี 10. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย.  

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (เจรญิ สุวฑฺฒโน). (2554). การนับถือพระ

รัตนตรัยของชาวพุทธ, พิมพ์ครั้งท่ี 3. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย.  


