
  
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah | วารสารมนุษยวิชาการ 

26 Journal of Academic Humanities Vol. 1 No. 2 | April - June 2024 

Academic Article: Received: 2024-03-01; Revised: 2024-04-20;  Accepted: 2024-04-25. 
 

การบริโภคในพระไตรปิฎก ว่าดว้ยการเรียนรู้ผ่านลิ้นและความตายจากลิ้น 
Consumption in Tipitaka: Learning through Tongue and Death from Tongue 

 
พระปลัดระพิน พุทฺธิสาโร  

Phrapalad Raphin Buddhisaro  
คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University  

First/Corresponding Author, E-mail: raphind@yahoo.com 

 

บทคัดย่อ  

บทความวิชาการนี้ศึกษาเกี่ยวกับลิ้นในมิติของกรอบพระพุทธศาสนา อันเป็นเครื่องรับรสในฐานะเป็น
องค์ประกอบหนึ่งของร่างกาย โดยใช้การศึกษาจากเอกสารและงานวิจัยแล้วเขียนเป็นรูปความเรียงในแบบ
บทความทางว ิชาการ ผลการศึกษาพบว่า ลิ ้นเป็นองค์ประกอบหนึ ่งของทวารทั ้ง 6 ตามคติในทา ง
พระพุทธศาสนา เป็นเครื่องมือในการแสวงหาความรู้ ท่ีเรียกว่า ชิวหาผัสสะ โดยใช้เป็นเครื่องมือในการบริโภค
ก็ได้ เป็นเครื่องมือรับรสและแยกประสาทสัมผัสเพื่อให้เกิดความรู้ก็ได้ องค์ประกอบดังกล่าวจึงเป็นกลไกสำคัญ
หรือกระบวนการอันสำคัญของการได้มาซึ่งความรู้ตามคติทางพระพุทธศาสนา ในครั้งพุทธกาลมีชาดกเรื่องโค
ฆาต ซึ่งติดรสเนื้อวัวจนตัดล้ินวัวกินและถึงแก่ความตาย ในวรรณกรรมเรื่องรามเกียรต์ิมียักษ์ช่ือว่า ชิวหา ท่ีมี
ลิ ้นเป็นอาวุธก็ตายด้วยลิ้น และพญานาคที่มีชื ่อว่า ทวิชิวหา หรือลิ้นสองแฉก ลิ้นจึงเป็นเครื่องมือในการ
แสวงหาความรู้ตามกรอบพระพุทธศาสนา เป็นคุณลักษณะดังปรากฏเป็นพญานาคและยักษ์ และยังเป็นเครื่อง
จำแนกรสที่ทำให้เกิดอาชีพจากลิ้นกรณีของผู้ประกอบอาหาร เป็นต้น องค์ความรู้ที่ต้องการนำเสนอจาก
การศึกษานี้ ก็คือ ล้ินเป็นช่องทางหนึ่งในการรับรู้ ในทางพระพุทธศาสนาเรียกว่า ชิวหาวิญญาณ อันเป็นความรู้
ท่ีเป็นเครื่องมือในการกำหนดสติของผู้ฝึก ในกระบวนการของการฝึกสติจะใช้คำว่า ล้ินรับรส ท่ีทำให้เกิดผัสสะ
แล้วนำไปสู่การสร้างความรู้ผ่านเวทนา อารมณ์และความรู้สึก  

คำสำคัญ: การบริโภค, พระไตรปิฎก, ล้ิน, การเรียนรู้ผ่านล้ิน, ความตายจากล้ิน  

Abstract 

This academic article examines the role of the tongue in the context of education 
within the Buddhist framework, considering it both as a sensory receptor and as a component 
of the body. The study is based on a review of relevant documents and research, with the 
findings presented in the form of an academic essay. The results suggest that, according to 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah


    

พระปลัดระพิน พุทฺธิสาโร I Phrapalad Raphin Buddhisaro 

27 วารสารมนุษยวิชาการ ปีที ่1 ฉบับที ่2 | เมษายน – มิถุนายน 2567 

Buddhist philosophy, the tongue is one of the six sense organs, or "Indriya," and plays a vital 
role in the process of knowledge acquisition. Known as Jivhāphassa, the tongue serves as a 
tool for seeking knowledge. It also functions as a sensory organ for tasting, as well as a means 
for discerning knowledge by separating the senses. Thus, the tongue is a significant mechanism 
in the process of acquiring knowledge, as outlined in Buddhist teachings. For example, in the 
Jataka tale of Goghat, there is a story of a cow that, after eating beef, had its own tongue cut 
off and eventually died. Similarly, in the Ramayana, there is a giant named Jivhā whose tongue, 
which was a weapon, ultimately led to his death. The Naga, in Buddhist and Hindu mythology, 
is often depicted with a forked tongue (known as Davijivhā), further emphasizing the tongue’s 
symbolic role in seeking knowledge. In addition to its role in perception and knowledge, the 
tongue also serves as a distinguishing tool for taste, such as in the case of a cook who relies 
on it for their profession. Therefore, this article explores the concept of the tongue as a 
channel of perception, or Jivhā-viññāṇa in Buddhism. This term refers to the knowledge 
derived from the tongue, which plays a critical role in mindfulness practice. The "taste-
receiving tongue" is used in this context to describe how contact with the tongue leads to the 
creation of knowledge through sensations, emotions, and feelings.  

Keywords: Consumption, Tipitaka, Tongue, Learning through Tongue, Death from Tongue  

บทนำ  

วันที่ 16 มกราคม พ.ศ. 2567 เป็นวันครูของประเทศไทย ได้มีเสียงโทรศัพท์ชักชวนให้ไปชิมเมนูหนึ่ง 
ท่ีเรียกว่า ค่ัวล้ิน มีการปรุงอย่างประณีตด้วยกระบวนการหลายขั้นตอน เพราะขณะนั่งดูการปรุงก็จินตนาการ
ไปว่า ลิ้นวัว หรือลิ้นเป็นเครื่องมือหนึ่งในการได้มาซึ่งความรู้ที่เรียกว่า ชิวหาวิญญาณ ดังมีประโยคว่า ชิวหา 
พาเพลิน หรือการใช้ลิ้นเพื่อเป็นเครื่องมือในการได้มาซึ่งความรู้ หรือการแสวงหาความรู้ผ่านลิ้นก็คงไม่ปาน 
ดังนั้น ในการเขียนบทความนี้จึงมีเป้าประสงค์เพื่อศึกษากระบวนการทำงานของลิ้น ผ่านการรับรู้หรือการ
แสวงหาความรู้ตามคติในทางพระพุทธศาสนาว่า ลิ้นได้เป็นกลไกร่วมในการจัดการหรือการบริหารให้เกิดการ
บริหารอย่างเป็นระบบในการแสวงหาเกี่ยวกับลิ้นด้วยเช่นกัน ดังที่พระพุทธศาสนามีแนวคิดเรื่อง หู ตา จมูก 
ล้ิน กายใจ โดยองค์ประกอบทางกายเหล่านี้ได้เป็นกระบวนการในการได้มาหรือเป็นกลไกสำคัญในการแสวงหา
ความรู้อย่างสำคัญด้วยเช่นกัน ดังนั้น ในการเขียนจึงเป็นการเขียนเพื่อยืนยันเกี่ยวกับล้ินเพื่อใช้ยืนว่า ตัวล้ินทำ
ให้เกิดอาชีพ กินลิ้น ไม่ได้เล่นลิ้น เป็นเครื่องมือหรือแนวทางในการได้มาซึ่งชีวิตหรืออาชีพที่เหมาะสมด้วย
เช่นกัน ดังนั้น ลิ้นเป็นการรับรส แต่ในเวลาเดียวกันลิ้น ก็เป็นช่องทางหรือกลไกในการสร้างอาชีพและงานได้
ด้วย เช่น ลิ้นกับการผลิตอาหารเพื่อการบริโภค ลิ้นกับการสร้างซึ่งจะได้ทำการศึกษาและสร้างองค์ประกอบ
แห่งล้ินต่อไป  
 



  
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah | วารสารมนุษยวิชาการ 

28 Journal of Academic Humanities Vol. 1 No. 2 | April - June 2024 

    
ภาพ 1 เมนูลิ้นวัวที่ได้ชิม อันเป็นที่มาของการเขียนถึงลิ้นกับวัวที่เน่ืองด้วยกัน  

(Cha Kai Mook, 2565; San Ce, 2562) 
  

ลิ้นกับการเรียนรู้ตามคติในพระพุทธศาสนา  

ในพระไตรปิฎกอธิบายว่า มนุษย์มีองค์ประกอบอยู่ 2 ส่วน คือ (1) กาย (2) จิต ท้ังสองประการนี้จิตเป็น
นายกายเป็นบ่าว นอกจากนั้น ในส่วนการทำงานของกายกับจิตจะพบว่า จิตอาศัยกายในการรับรู้โลก คือ รับรู้
ผ่านอายตนะ เมื่ออายตนะภายนอกกับอายตนะภายในกระทบกันก็จะเกิดกระบวนการเรียนรู้ขึ้น ซึ่งผลการ
เรียนรู้ก็จะส่งผลอยู่ 2 ประการ คือ (1) การเรียนรู้ที่ถูกต้องนำไปสู่การกระทำความดี (2) การเรียนรู้ที่ผิดจะ
นำไปสู่การกระทำท่ีผิด ซึ่งสามารถนำมาเทียบได้ดังตาราง 1  

 
ท่ี อายตนะภายนอก อายตนะภายใน คู่ทำงาน 

1 รูปายตนะ (อายตนะ คือ รูป) จักขวายตนะ (อายตนะ คือ ตา) รูป-ตา 

2 สัททายตนะ (อายตนะ คือ เสียง) โสตายตนะ (อายตนะ คือ หู) เสียง-หู 

3 คันธายตนะ (อายตนะ คือ กล่ิน) ฆานายตนะ (อายตนะ คือ จมูก) กล่ิน-จมูก 

4 รสายตนะ (อายตนะ คือ รส) ชิวหายตนะ (อายตนะ คือ ล้ิน) รส-ล้ิน 

5 โผฏฐัพพายตนะ (อายตนะ คือ โผฏฐัพพะ) กายายตนะ (อายตนะ คือ กาย) สัมผัส-กาย 

6 ธัมมายตนะ (อายตนะ คือ ธรรมารมณ์) 6. มนายตนะ (อายตนะ คือ ใจ) ธรรม-ใจ 

ตาราง 1 เทียบอายตนะภายใน กับอายตนะภายใน และการทำงานร่วมกัน  
 

กระบวนการรับรู้พระพุทธองค์ทรงแสดงว่า มนุษย์เกิดขึ้นได้เพราะการประชุมรวมกันของธาตุ  6 ชนิด 
ได้แก่ ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม ธาตุอากาศ และวิญญาณธาตุ (พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล เล่ม 77: 
185) โดย 4 ธาตุแรกเป็นรูปธาตุ ส่วน 2 ธาตุหลังเป็นนามธาตุ เฉพาะวิญญาณธาตุเป็นธาตุพิเศษ คือ เป็นธาตุรู้
ส่ิงต่าง ๆ ได้ เมื่อธาตุท้ัง 6 มารวมกันแล้วได้ก่อให้เกิดประสาทรับรู้ของมนุษย์ข้ึน 6 ชนิด ได้แก่ 1.ประสาทตา 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah


    

พระปลัดระพิน พุทฺธิสาโร I Phrapalad Raphin Buddhisaro 

29 วารสารมนุษยวิชาการ ปีที ่1 ฉบับที ่2 | เมษายน – มิถุนายน 2567 

(จักขวายตนะ) 2. ประสาทหู (โสตายตนะ) 3. ประสาทจมูก (ฆานายตนะ) 4. ประสาทลิ้น (ชิวหายตนะ)  
5. ประสาทกาย (กายายตนะ) และ 6.ประสาทใจ (มนายตนะ) รวมเรียกว่า ผัสสายตนะ 6 (พระไตรปิฎกและ
อรรถกถาแปล เล่ม 16: 204; 23: 267; 77: 172) โดยประสาทรับรู้อย่างแรก เรียกว่า ประสาทสัมผัสทางกาย 
ส่วนอย่างสุดท้ายเรียกว่า ประสาทสัมผัสทางใจ ในทางพระพุทธศาสนาเรียกประสาทสัมผัสท้ัง 6 นี้ว่า อายตนะ 
แปลว่า ทวาร หรือประตูท่ีทำให้มนุษย์สามารถติดต่อกับโลกภายนอกได้ ซึ่งอายตนะนี้พระพุทธเจ้าตรัสว่า นรก
มีที่อายตนะ สวรรค์อยู่ที่อายตนะ ดังพระดำรัสว่า “นรกชื่อว่า ผัสสายตนิกะ 6 เราเห็นแล้ว” (พระไตรปิฎก
และอรรถกถาแปล เล่ม 28: 254) ส่วนสวรรค์อยู่ที่อายตนะนั้นตรัสว่า “สวรรค์ชื่อว่า ผัสสายตนิกะ 6 เราได้
เห็นแล้ว” (พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล เล่ม 28: 255) กล่าวคือ เมื่อใดเห็นรูป ได้ฟังเสียง ดมกลิ่น ลิ้มรส 
สัมผัสผิวหนัง คิดนึกเรื่องอะไรอยู่ในใจแล้ว เกิดราคะขึ้นขบกัด เกิดโทษะขึ้นเผาผลาญ เกิดโมหะขึ้นห่อหุ้มจิตใจ 
เมื่อนั้นเรียกว่า มีนรกทางผัสสายตนะ ซึ่งเป็นนรกจริง นรกชนิดนี้มีท่ีนี่ไม่ต้องรอต่อตายแล้วเป็นนรกท่ีควบคุม
ได้ กำจัดได้เป็นส่ิงท่ีควรรู้จักสนใจ เมื่อไม่ตกนรกชนิดนี้แล้วจะไม่ตกนรกชนิดไหนหมด (พุทธทาสภิกขุ, 2548)  

สำหรับสภาวะหรือความรู้แจ้งในอารมณ์ความรู้สึกท่ีเรียกว่า วิญญาณ เกิดขึ้น เมื่อเกิดการรับรู้จากการ
กระทบจากประสาทสัมผัสหรือที่เรียกว่า ผัสสะ (การทำงานพร้อมกันแห่งอายตนะภายในอายตนะภายนอก
และวิญญาณ) ได้แก่ วิญญาณ 6 การรับรู้ผ่านช่องทาง ตา หู จมูก ล้ิน กาย ใจหรือเรียกง่าย ๆ ว่า อินทรีย์ เป็น
อายตนะภายใน 6 ช่องทางซึ่งเป็นแดนเชื่อมต่อให้เกิดความรู้ที่มาจากภายในโดยทำหน้าที่ในการรับรู้คนละ
ประเภทที่แตกต่างกัน เช่น ตา-รับรู้การเห็น หู-รับรู้การได้ยินเสียง จมูก-รับรู้กลิ่น กาย-รับรู้สัมผัส เย็น-ร้อน 
อ่อน-แข็ง และใจ-รับรู้อารมณ์ความรู้สึก เช่น สุข–ทุกข์ เป็นต้น ในขณะท่ี รูป รส กล่ิน เสียง สัมผัสและอารมณ์
หรือธรรมมารมณ์เป็นอายตนะภายนอก 6 ช่องทางซึ่งเป็นแดนเช่ือมต่อให้เกิดความรู้ท่ีมาจากภายนอกโดยทำ
หน้าที่เชื่อมต่อการรับรู้จากอายตนะภายในมาเชื่อมกับแดนรับรู้ภายนอก เช่น มีวัตถุที่ตั้งอยู่โดยมีตามาทำ
หน้าท่ีเช่ือมกับรูปจนทำให้เห็นวัตถุ คือ รูปนั้น ฯลฯ  

การรับรู้ของมนุษย์จะเกิดขึ้นได้นั้นประสาทสัมผัสทั้งหลายต้องไม่เสียหายและต้องมีการใส่ใจจึงจะเกิด
การรับรู้ดังที่พระสารีบุตรอธิบายไว้ว่า “เมื่อจักษุประสาทไม่แตกทำลาย และรูปทั้งหลายอันเป็นภายนอกมา
ปรากฏ แต่จิตไม่ใส่ใจ รูปก็ไม่ปรากฏ แต่เมื่อจิตใส่ใจ รูปก็ย่อมมีในกาลนั้น วิญญาณ คือ ความรู้อันเกิดแต่จักษุ 
รูปและการใส่ใจย่อมมีได้ด้วยอาการอย่างนี้” (พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล เล่ม 18: 512) ในกรณีของโสต
ประสาท ฆานประสาท ชิวหาประสาท กายประสาทก็เช่นเดียวกัน จะเห็นได้ว่า กระบวนการรับรู้ของมนุษย์ 
เกิดจากประสาทสัมผัสท้ัง 6 อย่างท่ีไม่เสียหายต้องทำงานร่วมกันจึงจะเกิดการรู้หรือการรู้ท่ีชัดเจนแบ่งเป็น 2 
ขั้นตอน คือ  

ขั้นตอนแรก ประสาททางกาย เช่น ตากระทบกับรูปก่อให้เกิดความรู้สึกขั้นต้น เรียกว่า ความรู้สึกทาง
ตา (จักขุวิญญาณ) กระบวนการขั้นตอนนี้ (ตา + วัตถุ = จักขุวิญญาณ) รวมเรียกว่า  ผัสสะ คือ ความรู้สึก
กระทบหรือความรู้สึกสัมผัส  

ขั้นตอนที่สอง ผัสสะหรือความรู้สึกที่กระทบนั้นไหลไปสู่ประสาทใจ คือ มนะ และใจรับรู้การสัมผัสนั้น
จึงเกิดการรับรู้ในขั้นที่สอง คือ รู้ทางใจ เรียกว่า มโนวิญญาณ คือ การรู้ทางใจเป็นการรู้ที่ชัดเจน อันเป็นการ



  
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah | วารสารมนุษยวิชาการ 

30 Journal of Academic Humanities Vol. 1 No. 2 | April - June 2024 

เห็นที่ชัดเจนเป็นความรู้ทางตา ในกรณีของประสาทสัมผัสอื่น ๆ ก็ทำนองเดียวกันโดยกระบวนการทำงาน
พร้อมกัน ดังนี้  

1. ผัสสะทางตา หรือจักขุสัมผัส คือ ตา + รูป + จักขุวิญญาณ = มองเห็นรูป 
2. ผัสสะทางหู หรือโสตสัมผัส คือ หู + เสียง + โสตวิญญาณ = ได้ยินเสียง 
3. ผัสสะทางจมูก หรือฆานสัมผัส คือ จมูก + กล่ิน + ฆานวิญญาณ = รับรู้กล่ิน 
4. ผัสสะทางล้ิน หรือชิวหาสัมผัส คือ ล้ิน + รส + ชิวหาวิญญาณ = รับรู้รส 
5. ผัสสะทางกาย หรือกายสัมผัส คือ กาย + โผฏฐัพพะ + กายวิญญาณ = รับรู้สัมผัส 
6. ผัสสะทางใจ หรือมโนสัมผัส คือ ใจ+ ธรรมารมณ์ + มโนวิญญาณ = รับรู้ความรู้สึกนึกคิด 
กระบวนการคิดของมนุษย์เป็นขั้นตอนที่ต่อเนื่องจากกระบวนการรับรู้ของประสาทสัมผัสทางกายหรือ

ช่วงของผัสสะ เมื่อมีการรับรู้ก็จะมีความรู้สึกต่ออารมณ์นั้น เช่น สุข สบาย ทุกข์ ไม่สบายหรือเฉย ๆ เรียกว่า  
เวทนา พร้อมกันนั้นก็จะมีการหมายอารมณ์ว่า เป็นนั่นเป็นนี่ เป็นอย่างนั้นอย่างนี้ ช่ือนั้นช่ือนี้ เรียกว่า สัญญา 
จากนั้น เกิดความคิด ความดำริตริตรึกต่าง ๆ เรียกว่า วิตักกะ กระบวนการรับรู้เป็นไปอย่างนี้เหมือนกัน ไม่ว่า
จะเป็นการประสบอารมณ์ โดยได้รับประสบการณ์ภายนอก หรือการนึกถึงเรื่องราวต่าง ๆ ข้ึนมาพิจารณาในใจ 
ขั้นตอนของการคิด (วิตักกะ) นี้มีความสำคัญอย่างยิ่งในการกำหนดบุคลิกภาพและวิถีชีวิตของบุคคลและสังคม 
แต่ความคิดจะเป็นอย่างไร ย่อมต้องอาศัยปัจจัยท่ีกำหนดปรุงแต่งความคิดนั้นอีกต่อหนึ่ง 

ปัจจัยอย่างหนึ่งที่มีอิทธิพลอย่างมากต่อความคิด ได้แก่ ความรู้สึกสุขทุกข์ (เวทนา) ถ้ารู้สึกเป็นสุข  
ก็ชอบใจ อยากได้ อยากเสพ อยากเอา (ตัณหาฝ่ายบวก) ถ้ารู้สึกเป็นทุกข์ ก็ขัดใจไม่ชอบใจ อยากเล่ียงพ้นหรือ
อยากทำลาย (ตัณหาฝ่ายลบ) จากนั้น ความคิดปรุงแต่งต่าง ๆ ก็จะเพ่งไปท่ีอารมณ์เป็นท่ีมาของเวทนานั้น เอาส่ิง
นั้นเป็นท่ีจับความคิดพร้อมด้วยความจำได้หมายรู้ว่า ส่ิงนั้นส่ิงนี้ เป็นอย่างนั้นอย่างนี้ (สัญญา) แล้วความคิดปรุง
แต่งก็ดำเนินไปตามวิถีของความชอบใจไม่ชอบใจนั้น เครื่องปรุงแต่งของความคิด ก็คือ ความโน้มเอียง ความเคย
ชิน กิเลส จิตนิสัยต่าง ๆ ที่จิตได้สั ่งสมไว้ (สังขาร) และคิดอยู่ในกรอบ ขอบเขตและแนวทางของสังขารนั้น  
จากความคิดก็อาจแสดงออกมาเป็นการกระทำการพูดและแสดงบทบาทต่าง ๆ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต), 2559)  

 
ภาพ 2 การแสดงตัวอย่างแสดงกระบวนการเกิดความคิด  

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah


    

พระปลัดระพิน พุทฺธิสาโร I Phrapalad Raphin Buddhisaro 

31 วารสารมนุษยวิชาการ ปีที ่1 ฉบับที ่2 | เมษายน – มิถุนายน 2567 

 
คติในทางพระพุทธศาสนาใช้คำว่า กินหรือบริโภค ไม่ใช่เพื่อความเพลิดเพลิน หรือเสริมให้มีกำลังทาง

กาย จนกลายเป็นมีพลังแล้วไม่ได้สร้างประโยชน์หรือก่อประโยชน์ตามคติในทางพระพุทธศาสนาด้วยเช่นกัน 
ดังนั้น ในการกระบวนการที่เกิดขึ้น หัวใจสำคัญหรือกลไกสำคัญ คือ การแสวงหาความรู้ผ่านลิ้นหรือแสวงหา
ความรู ้ ดังกรณีหัวหน้าพ่อครัว (Chef) ดังของเกาหลีในราชสำนักก็ใช้ลิ ้นเป็นเครื ่องแสวงหาความรู้   
จนกลายเป็นความเท่ียงในการรับรส ดังปรากฎในงานของสิรีรัศมิ์ สิงห์สนธิ และพระมหาจีรวัฒน์ กนฺตวณฺโณ 
(2565) ศึกษาในเรื่องการศึกษาวิเคราะห์การปฏิสนธิวิญญาณตามหลักปฏิจจสมุปบาท นำเสนอผลการศึกษา 
ไว้ว่า  
 

ปฏิสนธิวิญญาณ คือ ปฏิสนธิจิต เป็นปฐมจิตและเป็นวิญญาณทำหน้าท่ีรู้แจ้งอารมณ์ 6 ประการ 
คือ (1) จักขุวิญญาณ (2) โสตวิญญาณ (3) ฆานวิญญาณ (4) ชิวหาวิญญาณ (5) กายวิญญาณ (6) มโน
วิญญาณ เป็นองค์ประกอบสำคัญอันจะทำให้ชีวิต คือ ขันธ์ 5 เจริญเติบโตได้อย่างสมบูรณ์ โดยมีหน้าท่ี
หลัก 8 อย่าง คือ (1) ทำหน้าท่ีรับรู้หรือรู้แจ้งอารมณ์ทางมโนทวาร เรียกว่า มโนวิญญาณ (2) ทำหน้าท่ี
รับรู้หรือรู้แจ้งอารมณ์ทางตา เรียกว่า จักขุวิญญาณ (3) ทำหน้าที่รับรู้หรือรู้แจ้งอารมณ์ทางหู เรียกว่า 
โสตวิญญาณ (4) ทำหน้าท่ีรับรู้หรือรู้แจ้งอารมณ์ทางจมูก เรียกว่า ฆานวิญญาณ (5) ทำหน้าท่ีรับรู้หรือรู้
แจ้งอารมณ์ทางลิ้น เรียกว่า ชิวหาวิญญาณ (6) ทำหน้าที่รับรู้หรือรู้แจ้งอารมณ์ทางกาย เรียกว่า กาย
วิญญาณ (7) ทำหน้าที่เคลื่อนจากภพเก่า เรียกว่า จุติจิต และ (8) ทำหน้าที่เกิดในภพใหม่ เรียกว่า 
ปฏิสนธิจิต ซึ ่งกระบวนการ ดังกล่าวนั้นเป็นปรากฏการณ์แบบข้ามภพข้ามชาติตามกระบวนการ 
ปฏิจจสมุปบาท และอยู่ภายใต้กฎไตรลักษณ์ คือ การเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป เป็นวัฏจักรดุจวงล้อ
จนกว่าจะบรรลุพระนิพพาน อันเป็นการตัดวงล้อแห่งปฏิจจสมุปบาทอย่างส้ินเชิง ดังนั้น การเกิดใหม่จะ
มีข้ึนไม่ได้เพราะวงจรแห่งสังสารวัฏถูกตัดขาดและในพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้นไม่มีการรอคอยการเกิด
ใหม่ พระพุทธศาสนาเถรวาทจึงให้ความสำคัญกับเรื่องของจิตเป็นสำคัญ เมื่อจุติจิตดับปฏิสนธิจิตจะ
เกิดขึ้นทันที สัตว์ที่ตายไปแล้วจะต้องมีภพภูมิรองรับและเกิดในทันที จนกว่าวงล้อแห่งปฏิจจสมุปบาท
จะถูกตัดขาดอย่างส้ินเชิง  

 
จากงานศึกษานี้ที ่ยกมา ยืนยันได้ว่า พระพุทธศาสนาใช้องค์ประกอบทางร่างกาย ทวารทั้ง 6 เป็น

เครื่องมือในการได้มาซึ่งความรู้เป็นความรู้ผ่านประสาทสัมผัสที่เรียกว่า ปฏิสนธิจิต หรือปฏิสนธิวิญญาณ  
ผ่านสิ่งที่เข้ามากระทบ ดังนั้น ลิ้นจึงเป็นเครื่องมืออย่างหนึ่งในการได้มาซึ่งความรู้ผ่านลิ้น หรือรสจากล้ิน  
ที่เรียกว่า ทำหน้าที่รับรู้หรือรู้แจ้งอารมณ์ทางลิ้น เรียกว่า ชิวหาวิญญาณ ทำหน้าที่รับรู้หรือรู ้แจ้งอารมณ์  
ทางล้ิน เป็นต้น (สิรีรัศมิ์ สิงห์สนธิ และพระมหาจีรวัฒน์ กนฺตวณฺโณ, 2565)  

ในส่วนพระพุทธศาสนาใช้คำว่า ล้ิน-ชิวหา ถูกทำให้เป็นเครื่องมือในการได้มาซึ่งความรู้ท่ีเรียกว่า ล้ินรับ
รส เช่น เปรี้ยวก็ให้รู้ว่า เปรี้ยว หวานก็ให้รู้ว่า หวาน ร้อนก็รู้ว่า ร้อน และเมื่อรู้ว่า ร้อน ก็เกิดอาการอื่น เช่น 
การเป่าเพื่อให้เย็น หากเย็นเกินหรือหวานเกิน ก็เกิดกระบวนการของความรู้และนำไปสู่การปรับพฤติกรรมอัน



  
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah | วารสารมนุษยวิชาการ 

32 Journal of Academic Humanities Vol. 1 No. 2 | April - June 2024 

สัมพันธ์กับพฤติกรรมทางกายหรือการกำหนดท่าที ซึ่งจัดเป็นสติในทางพระพุทธศาสนาด้วยเช่นกัน ดังท่ีมีผู้ได้
ทำการศึกษาไว้ เช่น  

พระมหาภาธร อาภาธโร (อินทะพูล) และคณะ (2561) ได้ศึกษาเรื่องการศึกษาวิเคราะห์ความสำคัญ
ของอายตนะในสฬายตนวิภังคสูตร พบว่า  

 
1) สฬายตนวิภังคสูตรเป็นพระสูตรขนาดกลางอยู่พระไตรปิฎกเล่มที่ 12 ว่าด้วยเรื่องของการ

จำแนกอายตนะ เป็นพระสูตรท่ีพระพุทธองค์ทรงแสดงแก่บรรดาพระภิกษุผู้ท่ีกำลังปฏิบัติ ธรรม ณ วัด
พระเชตวัน เมืองสาวัตถี โดยทรงมีพระประสงค์ให้เหล่าพระภิกษุมีความรู้ในเรื่องของอายตนะอย่างถ่อง
แท้ สามารถท่ีจะแก้ไขปัญหาท่ีเกี่ยวกับการปฏิบัติธรรมได้ โดยสาระของเรื่องอายตนะในสฬายตนวิภังค
สูตรนั้น เป็นเรื่องของการจำแนกการทำงานของอายตนะภายในและอายตนะภายนอกและจิต กล่าวคือ 
เมื่ออายตนะภายใน 6 ได้แก่ จักขุ (ตา) โสต (หู) ฆานะ (จมูก) ชิวหา (ลิ้น) กาย (กาย) และมโน (ใจ)  
กับอายตนะภายนอกหรืออารมณ์ 6 ได้แก่ รูป (รูปะ) สัททะ (เสียง) คันธะ (กล่ิน) รส (รสะ) โผฏฐัพพะ 
(สิ่งที่ต้องกาย) ธรรมารมณ์ (อารมณ์ที่เกิดกับใจ) มากระทบ กันก็จะเกิดวิญญาณ จากนั้นก็เกิดผัสสะ
และเวทนา มโนปวิจาร 18 สัตตบท 36 อุเบกขา 2 และการพึ่งวิปัสสนาขั้นสูง ก็คือ อตัมมยตา ซึ่งเป็น
การสอนลำดับขั้นของการทำลายกิเลสผ่านกระบวนการของอายตนะ ทำให้สามารถบรรลุธรรมได้  
2) การวิเคราะห์พบว่า ความรู้เรื่องอายตนะ 12 ในสฬายตนวิภังคสูตรนั้นมีคุณค่า คือ (1) ทำให้เกิดมี
การฝึกจิต (2) ทำให้เกิดความสำรวมในศีล (3) ทำให้กิเลสไม่เข้าสู่จิตใจ (4) ทำให้เป็นผู้มีชีวิตอยู่ด้วย
ความไม่ประมาท และ (5) ทำให้ถึงความส้ินทุกข์ท้ังปวงได้  

   
พระไพรรบ ลาศศรีลา และวิโรจน์ คุ้มครอง (2566) ได้ศึกษาการเจริญวิปัสสนาภาวนาในอัชฌัตตทุกข

สูตร พบว่า  
 

การเจริญวิปัสสนาภาวนาในอัชฌัตตทุกขสูตรแบ่งเป็น 1) พิจารณาอายตนะภายในท่ี 1 คือ จักษุ
และรูปว่า เป็นทุกข์ทนอยู่สภาพเดิมไม่ได้ ไม่เท่ียง ส่ิงไหนไม่เท่ียง ส่ิงนั้นเป็นทุกข์ ส่ิงไหนเป็นทุกข์ ส่ิงนั้น
เป็นอนัตตา ส่ิงไหนเป็นอนัตตา ส่ิงนั้น ไม่ใช่ของเรา ไม่ใช่เรา ไม่ใช่ตัวตนของเรา 2) อายตนะภายในท่ี 2 
คือ โสตะ คือ หูคู่กับเสียง เป็นทุกข์ พิจารณาเช่นเดียวกัน 3) ฆานะ คือ จมูกคู่กับกลิ่นเป็นทุกข์ฯ 4) 
ชิวหา ค ือ ล ิ ้นค ู ่ก ับรส เป ็นท ุกข ์ฯ 5) อายตนะที ่  5 กาย ค ือ กายค ู ่ก ับส ัมผ ัสเป ็นท ุ กข์ฯ  
6) อายตนะท่ี 6 มโน คือ ใจคู่กับธรรมารมณ์โดยการพิจารณาว่า มโน ไม่เท่ียง ส่ิงไหนไม่เท่ียง ส่ิงนั้นเป็น
ทุกข์ สิ่งไหนเป็นทุกข์ สิ่งนั้นเป็นอนัตตา สิ่งไหนเป็นอนัตตา สิ่งนั้น ไม่ใช่ของเรา ไม่ใช่เรา ไม่ใช่ตัวตน
ของเรา เมื่อมีอะไรมากระทบสัมผัสตา หู จมูก ล้ิน กาย ใจ ของเรา ปัญญาท่ีเกิดจากวิปัสสนาจะนำไปสู่
การเจริญขึ้นของอริยมรรคซึ่งนำไปสู่การรู้แจ้งพระนิพพานในท่ีสุด  

 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah


    

พระปลัดระพิน พุทฺธิสาโร I Phrapalad Raphin Buddhisaro 

33 วารสารมนุษยวิชาการ ปีที ่1 ฉบับที ่2 | เมษายน – มิถุนายน 2567 

ชินวัชร นิลเนตร (2564) ได้การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องปฏิสนธิวิญญาณในพระพุทธศาสนาเถรวาท ท่ี
ศึกษาแล้วพบว่า  
 

ปฏิสนธิวิญญาณ คือ ปฏิสนธิจิต เป็นปฐมจิตและเป็นวิญญาณทำหน้าท่ีรู้แจ้งอารมณ์ 6 ประการ 
คือ (1) จักขุวิญญาณ (2) โสตวิญญาณ (3) ฆานวิญญาณ (4) ชิวหาวิญญาณ (5) กายวิญญาณ (6) มโน
วิญญาณ เป็นองค์ประกอบสำคัญอันจะทำให้ชีวิต คือ ขันธ์ 5 เจริญเติบโตได้อย่างสมบูรณ์ มีหน้าท่ีหลัก 
8 อย่าง คือ (1) ทำหน้าที่รับรู้หรือรู้แจ้งอารมณ์ทางมโนทวาร เรียกว่า มโนวิญญาณ (2) ทำหน้าที่รับรู้
หรือรู้แจ้งอารมณ์ทางตา เรียกว่า จักขุวิญญาณ (3) ทำหน้าที่รับรู้หรือรู้แจ้งอารมณ์ทางหู เรียกว่า โสต
วิญญาณ (4) ทำหน้าท่ีรับรู้หรือรู้แจ้งอารมณ์ทางจมูก เรียกว่า ฆานวิญญาณ (5) ทำหน้าท่ีรับรู้หรือรู้แจ้ง
อารมณ์ทางลิ้น เรียกว่า ชิวหาวิญญาณ (6) ทำหน้าที่รับรู ้หรือรู ้แจ้งอารมณ์ทางกาย เรียกว่า กาย
วิญญาณ (7) ทำหน้าที่เคลื่อนจากภพเก่าเรียกว่า จุติจิต และ (8) ทำหน้าที่เกิดในภพใหม่ เรียกว่า 
ปฏิสนธิจิต ซึ ่งกระบวนการดังกล่าวนั ้นเป็นปรากฏการณ์แบบข้ามภพข้ามชาติตามกระบวนการ
ปฏิจจสมุปบาทและอยู่ภายใต้กฎไตรลักษณ์ คือ การเกิดขึ้น ตั้งอยู่และดับไป เป็นวัฏจักร ดุจวงล้อ
จนกว่าจะบรรลุพระนิพพานอันเป็นการตัดวงล้อแห่งปฏิจจสมุปบาทอย่างส้ินเชิง ดังนั้น การเกิดใหม่จะ
มีขึ้นไม่ได้เพราะวงจรแห่งสังสารวัฏถูกตัดขาด และในพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้นไม่มีการรอคอยการ
เกิดใหม่ พระพุทธศาสนาเถรวาทจึงให้ความสำคัญกับเรื่องของจิตเป็นสำคัญ เมื่อจุติจิตดับ ปฏิสนธิ จิต
จะเกิดขึ้นทันที สัตว์ที่ตายไปแล้วจะต้องมีภพภูมิรองรับและเกิดในทันที จนกว่าวงล้อแห่งปฏิจจสมุป
บาทจะถูกตัดขาดอย่างส้ินเชิง  

 
จากข้อมูลท่ียกมาต้องการส่ือว่า ล้ินเป็นเครื่องมือรับรสท่ีเรียกว่า ชิวหาวิญญาณ ในทางพระพุทธศาสนา

ให้คำนิยามว่า เป็นเครื่องมือหนึ่งในการสร้างการรับรู้หรือเป็นเครื่องมือในการแสวงหาความรู้ได้ รวมท้ังใช้เป็น
เครื่องมือในการกำหนดสติของผู้ฝึก ดังท่ีกระบวนการของการฝึกสติใช้คำว่า ล้ินรับรส ทำให้เกิดการรับรู้และใช้
กระบวนการทางจิตเข้าไปกำหนดการรับรู้นั้น เป็นต้น  

ลิ้นสัมผัสลิ้นกลายเป็นความตาย 

เรื่องว่าด้วยล้ินมีมาแต่ครั้งพุทธกาล ซึ่งได้กลายเป็นเรื่องเล่าว่าด้วยกรรมกับการทำกรรม แต่วิธีการ คือ 
ใช้ความรุนแรง ดังปรากฏเป็นข้อมูลในคติทางพระพุทธศาสนาท่ีว่า ต้ังแต่ครั้งพุทธกาล ในสมัยนั้นมีชายผู้หนึ่ง
เป็นนักเลงสุราใจเหี้ยม เลี้ยงชีพด้วยการฆ่าโคเพื่อเอาเนื้อไปขายชาวบ้านต่างให้ฉายาว่า นายโคฆาต เป็นอีก
อาชีพท่ีทำหน้าท่ีฆ่าวัว ชำแหละเนื้อขาย ซึ่งทำหน้าท่ีทุกวันเป็นเวลาหลายสิบปี จนมองว่า การฆ่าเป็นเรื่องปกติ 
มีรายได้ตามสมควรแก่อาชีพ ส่วนเรื่องบุญบาปจากการฆ่าตามคติในทางศาสนาไม่ต้องพูดถึง เพราะเขาไม่ได้
คิดหรือนึกแต่ประการใด 

นักฆ่าวัวผู้นี้ มีนิสัยประจำอยู่อย่างหนึ่ง ก็คือ เมื่อฆ่าวัวแล่เนื้อไปขาย เขาจะเก็บเนื้อวัวก้อนหนึ่งเอาไว้ให้
ภรรยาย่างเป็นของแกล้มสุรา ในตอนเย็นทุกวันไม่เคยขาด ในเย็นวันหนึ่งขณะที่นายโคฆาตยังกลับไม่ถึงบ้าน 



  
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah | วารสารมนุษยวิชาการ 

34 Journal of Academic Humanities Vol. 1 No. 2 | April - June 2024 

ได้มีเพื่อนบ้านใกล้เรือนเคียง มาขอซื้อเนื้อวัวกับภรรยาของเขาด้วยความชอบพอสนิทสนมกันนางจึงเอาเนื้อวัว
ของสามีท่ีเก็บไว้ให้เพื่อนบ้านไป ครั้นนายโคฆาตกลับมาถึงบ้านพร้อมด้วยสุราไหใหญ่ ก็ตะโกนเรียกให้ภรรยา
รีบเอาเนื้อวัวย่างมาให้ตนกินแกล้มเหล้า แต่เมื่อรู้ว่า นางเอาไปขายเสียแล้วก็เกิดโทสะ กระทืบเท้าตรงเข้าทุบตี
ภรรยาด้วยความโมโหและแล้วนักฆ่าวัวผู้หิวกระหายจึงคว้ามีดตรงไปยังคอกวัวทันที แต่ครั้นจะฆ่าวัวในเวลาค่ำ
เช่นนี้เนื้อที่เหลือก็ไม่สามารถนำไปขายท่ีตลาดได้  

ด้วยจิตใจเหี้ยมโหดไร้ความเมตตากรุณา นายโคฆาตจึงกระชากล้ินของแม่วัวออกมา ใช้มีดเฉือนจนขาด
ติดมือ เมื่อได้เนื้อที่ต้องการแล้ว ก็รีบเดินกลับเข้าบ้านไม่สนใจกับเสียงร้องครวญครางด้วยความเจ็บป่วย ทุกข์
ทรมานแสนสาหัสของแม่วัวผู้น่าสงสารแม้แต่น้อย นายโคฆาตโยนล้ินวัวท่ีเพิ่งตัดมาสด ๆ ส่ังให้ภรรยารีบนำไป
ย่างมาให้ตนเป็นการด่วน ระหว่างท่ีรออยู่ด้วยความหิวกระหาย ก็ดื่มเหล้าไปพลางปากก็ตะโกนด่าเร่งให้เสร็จ
ไว ๆ สักครู่ใหญ่ภรรยาของเขาก็รีบนำล้ินวัวย่างท่ีหอมฉุยมาให้สามีอย่างไม่ต้องรีรอ นายโคฆาตคว้าล้ินวัวท่ีเพิ่ง
เสร็จใหม่ กำลังร้อน ๆ เข้าปากเค้ียวอย่างแรง หวังจะกินให้หนำใจ 

ทันทีทันใด นักฆ่าวัวก็ต้องร้องตะโกน ด้วยความเจ็บปวดอนิจจา! เพราะความหิวจัดจนตาลายแถมมึน
เมาด้วยฤทธิ์สุรา นายโคฆาตเค้ียวอย่างรีบร้อนเหลือเกิน ได้กัดถูกล้ินตัวเองอย่างแรงจนขาดกระเด็นแกมมากับ
ลิ้นวัวย่างที่ไม่ทันเคี้ยวให้ละเอียด เพชรฆาตผู้ใจเหี้ยมนอนทุรนทุรายเลือดท่วมปาก ตะโกนร้องลั่นด้วยความ
เจ็บปวดทรมาน เสียงร้องของนายโคฆาตดังไปไกล จนชาวบ้านใกล้เคียงพากันวิ่งมาดู บ้างก็นึกฉงนในใจว่า 
เหตุใดวันนี้นายโคฆาตจึงฆ่าวัวในเวลาเย็นอีก แต่เมื่อมาดูต้นเสียง กลับกลายเป็นนักฆ่าวัวกำลังดิ้นรนอย่าง
รุนแรง มีเลือดไหลออกจากปากไม่ยอมหยุด ชาวบ้านที่มามุงดูก็ได้แต่ยืนมองภาพที่น่าสังเวชอเนจอนาถใจ  
โดยท่ีไม่สามารถช่วยอะไรได้เลย จนกระท้ังขาดใจตายในท่ีสุด 

ผู ้ที ่พบเห็นก็ต่างวิพากวิจารณ์กันว่า ต้องเป็นบาปกรรมที ่ตามมาให้ผลจนเห็นทันตาแน่นอน  
ในพระไตรปิฎกไม่ได้เล่าว่า ชาวบ้านที่พากันมามุงดูและวิพากวิจารณ์เหล่านั้นยังซื้อเนื้อวัวมากินอีกหรือเปล่า 
แต่มีเล่าต่อไปในตอนท้ายว่า ด้วยอาจิณกรรมที่ได้กระทำไว้ตลอดเวลาที่ยังมีชีวิตอยู่ ครั้นตายไปวิญญาณของ
นายโคฆาต จึงตกล่วงลงสู่นรกอเวจีได้รับทุกข์ทรมานอยู่ในขุมนรกนั้นหลายแสนปี เมื่อพ้นจากอเวจีแล้วยังต้อง
กลับมาเกิดเป็นวัวถูกเขาฆ่าตายอีกนับไม่ถ้วน จนกว่าจะหมดส้ินบาปกรรมท่ีเคยทำไว้ทั้งหมด  

เรื่องท่ีปรากฏในคัมภีร์เป็นเรื่องท่ียกมาเพื่อต้องการทวนสอบและยืนยันข้อมูลท่ีเกี่ยวกับคัมภีร์ในทาง
พระพุทธศาสนา แต่สาระที่ต้องนำเสนอ คือ (1) ลิ ้นของสัตว์ในเรื่อง คือ ลิ ้นวัวเป็นอาหาร สอดคล้องกับ
เหตุการณ์ท่ีผู้เขียนได้ชิมล้ินวัวท่ีผ่านการปรุงสุกในฐานะท่ีเป็นอาหาร (2) ล้ินได้สัมผัสล้ิน เรียกว่า โอชารสหรือ
รสอร่อยก็เกิดข้ึน ผู้เขียนได้ชิมก็จัดเป็นความรู้ ซึ่งผู้ปรุงก็จะบอกว่า อร่อย นัว มีความอ่อนไม่แข็ง แต่ผู้เขียนก็
รับทราบเป็นข้อมูลได้อย่างเป็นปกติ (3) ล้ินเป็นจุดท่ีอ่อน แปลว่า สัมผัสท้ังความร้อน เย็น เปรี้ยวหวาน มันเค็ม
ท้ังหมด และเกณฑ์ในการรับรสก็แตกต่างกัน ดังนั้น ล้ินในความหมายนี้จึงเป็นเครื่องมือในการวัดต่อส่ิงท่ีเข้ามา
สัมผัส ลิ้นในความหมายนี้เป็นจุดรับที่แตกต่างกันทั้งความเหมือนและความต่างกันไป เป็นเครื่องมือในการ
วินิจฉัยท่ีแตกต่าง และไม่สอดคล้องกันตามสถานการณ์ท่ีสลับกันไป ส่วนเรื่องโคฆาตท่ียกมาเทียบเคียงว่า ล้ิน
ถูกทำให้เป็นอาหาร กรณีของผู้เขียนที่เป็นคนชิมต้องการสื่อว่า มีเรื่องแบบนี้เคยเกิดขึ้น ซึ่งว่าด้วยเรื่องการ
บริโภคลิ้น หรือลิ้นถูกทำให้เป็นอาหาร แต่อีกนัยหนึ่งลิ ้นก็เป็นเครื่องรับรส ติดรส พึงใจในรสด้วย ดังท่ี 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah


    

พระปลัดระพิน พุทฺธิสาโร I Phrapalad Raphin Buddhisaro 

35 วารสารมนุษยวิชาการ ปีที ่1 ฉบับที ่2 | เมษายน – มิถุนายน 2567 

นายโคฆาตพึงใจกับการกินเนื้อทุกวัน รวมทั้งลิ้นด้วย เพราะลิ้นเป็นเครื่องตัดสินรส แต่อีกนัยหนึ่งการบริโภค 
ท่ีขาดสติ โดยไม่ได้ใช้วิจารณญาณ เห็นแก่จะกิน กินโดยไม่พิจารณา จึงนำไปสู่ความตายจนถึงชีวิต เป็นต้น  

 

    
ภาพ 3 ความรุนแรงต่อชีวิตจากโคฆาตตามหลักปาณาติบาต ดังปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา  

 (อาจารย์วศิน อินทสระ, 2564); แมวอ้วนสีชมพู, 2558)  
 

เรื่องเล่าวรรณกรรมว่าด้วยเรื่องลิ้นและกระบวนการเรียนรู้ผ่านประสาทสัมผัสจากลิ้น  

ในทางพระพุทธศาสนาใช้ความรู้จากประสาทสัมผัสเป็นเครื่องมือในการกำหนด ระงับ ควบคุม ให้มีสติ
ตามกรอบของการศึกษา แต่ก็มีวรรณกรรมเรื่องรามเกียรติ์ที่เนื่องด้วยลิ้น หรือมีตัวละครที่ชื่อว่า ชิวหา มีล้ิน
เป็นเอกลักษณ์ ล้ินใหญ่ ล้ินยาว และในเวลาเดียวกันก็ใช้ล้ินเป็นอาวุธ  

ตัวละครในวรรณคดีเรื ่องรามเกียรติ์ คือ ชิวหา เป็นน้องเขยของทศกัณฐ์ สามีของนางสำมนักขา  
มีลักษณะกายสีหงเสน ยอดน้ำเต้ากลม ตาจระเข้ ปากแสยะ แลบล้ิน เมื่อครั้งนั้น ทศกัณฐ์ไปประพาสป่า จึงให้
น้องเขยเฝ้าเมืองไว้ ฝ่ายชิวหา เมื่อได้รับหน้าท่ีก็ทำหน้าท่ีอย่างดี ชิวหาเป็นยักษ์ท่ีมีฤทธิ์เดช คือ มีล้ินท่ียาวและ
ใหญ่ สามารถใช้ในการศึกได้ เมื่อชิวหาได้รับหน้าท่ีมา ก็จัดยามตามไฟรักษาเมืองไม่ได้หลับไม่ได้นอน จนวันท่ี 
7 ชิวหา ก็ทนความง่วงไม่ไหว จึงเนรมิตกายให้ใหญ่โตแล้วแลบล้ินไปปิดเมืองลงกาไว้แล้วหลับไป ฝ่ายทศกัณฐ์ 
เมื่อกลับมาจากประพาสป่า มองไม่เห็นเมืองลงกา ก็เข้าใจว่า เป็นอุบายของศัตรูบดบังเมืองไว้ ด้วยความโกรธ 
จึงขว้างจักร อาวุธของตนไปตัดล้ินชิวหาทันที ชิวหาถูกตัดล้ินขาดไปก็ส้ินใจลง นางสำมนักขาเสียใจมาก จึงไป
เท่ียวป่าแล้วเจอกับพระราม จนเป็นปฐมเหตุของสงครามครั้งนี้ในท่ีสุด  

หรือมีผู้ศึกษาไว้ในเรื่องเสี้ยวสำมนักขา: การสร้างนาฏกรรมร่วมสมัยจากวรรณคดีไทย  (ณฤภัค อาขวา
นนท์, 2565) ท่ีเสนอการศึกษาไว้ว่า  

 
นางสำมนักขาเป็นตัวละครสำคัญตัวหนึ่งในเรื่องรามเกียรติ์ มีสามีช่ือชิวหา ซึ่งถูกทศกัณฐ์ ฆ่าตาย 

นางสำมนักขาเสียใจมาก จึงขอทศกัณฐ์ไปเที่ยวเล่นในป่าเพื่อคลายความทุกข์ทำให้ได้พบกับพระราม 
และหลงรักพระรามอย่างสุดหัวใจนางอยากได้พระรามเป็นพระสวามี แต่พระรามก็ปฏิเสธ ทำให้  
นางสำมนักขานั้นเสียใจมาก และโกรธแค้นพระรามนัก  

 



  
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah | วารสารมนุษยวิชาการ 

36 Journal of Academic Humanities Vol. 1 No. 2 | April - June 2024 

ในอีกความหมายหนึ่งล้ินถูกมาจำแนกต่อประเภทหรือชนิดของสัตว์ดังท่ีปรากฏคำว่า ทวิชิวหา หรือสัตว์
ที่มีลิ้นสองแฉก ดังปรากฏในงานการศึกษาเรื่องนันโทปนันทสูตรคำหลวง: ความพิเศษ ความหมาย ความเช่ือ
แห่งคำเรียกช่ือพญานาค (บุญเลิศ วิวรรณ์, 2562) ท่ีศึกษาเรื่องพญานาคและศึกษาคำเรียกพญานาคท่ีมีอยู่ 48 
ช่ือ และในช่ือท้ังหมด ทวิชิวหาก็เป็นคำเรียกพญานาคด้วย โดยใช้ล้ินเป็นเครื่องจำแนกระหว่างสัตว์ล้ินเดียวกับ
สัตว์สองล้ินเป็นต้น พญานันโทปนันทนาคราชท่ีสะท้อนความเช่ือหรือทัศนคติเกี่ยวกับพญานาคในสมัยกรุงศรี
อยุธยามี 4 ลักษณะ สำคัญท่ีชัดเจน คือ (ก) ความเป็นผู้ยิ่งใหญ่ (ข) ความเป็นสัตว์ที่มีล้ิน 2 แฉก (ค) ความเป็น
พระราชาแห่งนาค ความเป็นใหญ่ในภพบาดาล ซึ่งปรากฏในงานศึกษาท่ียกมา 

ดังนั้น ในประเด็นของลิ้นที่มีความหมายเป็นเครื่องรับรส และเป็นวิธีการแสวงหาความรู้ตามกรอบ
พระพุทธศาสนาดังท่ีนำเสนอในประเด็นก่อน แต่อีกนัยหนึ่งล้ินได้ถูกนำมานำเสนอเป็นวรรณกรรมในเรื่องราม
เกียรติ ให้เป็นเครื่องมือในการปกบ้านรักษาเมือง ดังกรณีของยักษ์ท่ีช่ือว่า ชิวหา ท่ีอธิบายลักษณะไว้ว่า มีกาย
สีหงเสน ยอดน้ำเต้ากลม ตาจระเข้ ปากแสยะ แลบลิ้น นอกจากนี้ ยังมีความสามารถด้านการรบการศึกโดย 
ชิวหา เป็นยักษ์ที่มีฤทธิ์เดช คือ มีลิ้นที่ยาวและใหญ่ สามารถใช้ในการศึกได้ ทั้งได้เคยทำหน้าที่เป็นผู้พิทักษ์
เมือง โดยได้ใช้ฤทธิ์เนรมิตให้ตัวใหญ่โต แลบลิ้นปิดเมืองลงกาไว้เพื่อป้องกันศัตรู เมื่อทศกัณฐ์กลับมาไม่เห็น
เมือง ก็เข้าใจว่า เป็นอุบายของศัตรูบดบังปิดเมืองไว้ ด้วยความโกรธจึงขว้างจักรอาวุธของตนไปตัดลิ้นชิวหา
ทันที ชิวหาถูกตัดล้ินขาดไปก็ส้ินใจลง กรณีนี้ของยักษ์ชิวหา ซึ่งเป็นความโดดเด่นหรือคุณสมบัติเฉพาะ แต่อีก
นัยหนึ่งล้ินก็นำไปสู่ความตายหรือเสียชีวิตด้วย ในส่วนของคุณสมบัติของพญานาคก็ใช้ล้ินเป็นเครื่องจำแนก คือ 
ทวิชิวหา จึงเป็นอีกชื่อหนึ่งของพญานาคท่ีนัยหนึ่งเป็นลักษณะเด่น ดังปรากฏในผลการศึกษาท่ียกมา  

  
ภาพ 4 ยักษ์ที่มีลิ้นเป็นอาวุธ ยักษ์ชิวหา และพญานาคที่มีทวิชิวหาเป็นชื่อ ซึ่งมีลิ้นเป็นอัตลักษณ์  

(Thai Art, n.d.; เวกเตอร์ Stock, n.d.)  

 

  

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah


    

พระปลัดระพิน พุทฺธิสาโร I Phrapalad Raphin Buddhisaro 

37 วารสารมนุษยวิชาการ ปีที ่1 ฉบับที ่2 | เมษายน – มิถุนายน 2567 

องค์ความรู้ใหม่  
ลิ้นเป็นช่องทางหนึ่งในการรับรู้ รับรส ซึ่งในทางพระพุทธศาสนาจัดเป็นหนึ่งในช่องทางการได้มาซึ่ง

ความรู้ที่เรียกว่า ชิวหาวิญญาณ ทั้งการได้มาซึ่งความรู้แบบนี้ยังเป็นเครื่องมือในการกำหนดสติของผู้ฝึก ดังท่ี
กระบวนการของการฝึกสติใช้คำว่า ลิ้นรับรส ทำให้เกิดผัสสะนำไปสู่การสร้างความรู้ผ่านเวทนา อารมณ์และ
ความรู้สึกอีกช้ันหนึ่ง ตามแผนภาพ 5  

 
ภาพ 5 กระบวนการได้มาซึ่งความรู้ด้วยลิ้นรับรสตามแนวพุทธ 

 

สรุป  

ในการเขียนบทความนี้จึงอาศัยเรื่องล้ินเป็นฐานคิดศึกษา โดยล้ินในลักษณะทางร่างกายเป็นเครื่องรับรู้
รสหรือใช้ลิ้นในการกินอาหารแล้วจำแนกรส แต่ในทางพระพุทธศาสนามีเรื่องลิ้นที่ใช้เป็นอาหารแต่อธิบายถึง
ความรุนแรงและกฎแห่งกรรมจากความรุนแรงกรณีของโคฆาต แต่นัยหลักพระพุทธศาสนาใช้องค์ประกอบของ
ล้ินเป็นเครื่องรับรู้ด้วยและแสวงหาความรู้ เป็นความละเอียดจำเพาะลึกลงไปในการศึกษาเพื่อควบคุมกำหนด
จิตไม่ให้ติดยึด มีสติอยู่กับกายให้มากเพื่อไม่ให้ติดรส จนกลายเป็นไม่รู้จักโภชเนมัตตัญญุตา หรือรู้จักปริมาณใน
การบริโภค อีกนัยหนึ่งล้ินเมื่อได้แสวงหาความรู้ก็สามารถนำไปเป็นอาชีพหรือเครื่องมือในการยังชีพได้ ดังกรณี
ลิ้นกับคุณสมบัติของการเป็นนักชิม เป็นกุ๊ก ผู ้ประกอบอาหาร ดังนั้น ลิ ้นในมิติของการเป็นเครื่องยังชีพ  
ก็สามารถดำเนินการได้หรือให้สามารถกระทำได้ และนัยของลิ้นกับการสร้างเป็นวรรณกรรมดังปรากฏในตัว
ละครเรื่องรามเกียรติท่ียักษ์มีคุณสมบัติเด่นเรื่องล้ินใช้ล้ินเป็นอาวุธท่ีช่ือยักษ์ชิวหา หรือพญานาคท่ีมีช่ือเรียกอีก
อย่างในคัมภีร์พุทธศาสนาว่า ทวิชิวหา ท่ีหมายถึง พญานาค ดังนั้น ในการศึกษานี้จึงอธิบายถึงล้ินท่ีเป็นอาหาร 
ลิ้นอธิบายถึงกฎแห่งกรรมจากความรุนแรง และลิ้นมีนัยอันเป็นความสามารถและคุณสมบัติดังปรากฏตาม
การศึกษา  

(ผัสสะ) ชิวหา
วิญญาณ

กระบวนการเรียนรู้ที่ได้
ผ่านการรับรส

ลิ้นกับการ
แสวงหาความรู้



  
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah | วารสารมนุษยวิชาการ 

38 Journal of Academic Humanities Vol. 1 No. 2 | April - June 2024 

เอกสารอ้างอิง  

ชินวัชร นิลเนตร. (2564). การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่อง ปฏิสนธิวิญญาณในพระพุทธศาสนาเถรวาท. วารสาร
ธรรมธารา. 7 (1), 173-210.  

ณฤภัค อาขวานนท์. (2565). เสี้ยวสำมนักขา: การสร้างนาฎกรรมสมัยจากวรรณคดีไทย. วารสารวิชาการ
มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฎนครปฐม. 12 (1), 113-126.  

บุญเลิศ วิวรรณ์. (2562). นันโทปนันทสูตรคำหลวง: ความพิเศษ ความหมาย ความเชื่อแห่งคำเรียกช่ือ
พญานาค. วารสารดำรงวิชาการ. 18 (1), 151-172.  

พระไพรรบ ลาศศรีลา และวิโรจน์ คุ้มครอง. (2566). การเจริญวิปัสสนาภาวนาในอัชฌัตตทุกขสูตร. วารสาร
นวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย. 5 (5), 1067-1076.  

พระมหาภาธร อาภาธโร (อินทะพูล) และคณะ. (2561) การศึกษาวิเคราะห์ความสำคัญของอายตนะ
ในสฬายตนวิภังคสูตร. วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์. 7 (3), 101-111.  

พุทธทาสภิกขุ. (2548). ธรรมิกสังคม. กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ.  
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2557). พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล เล่ม 16, 18, 23, 28, 77, พิมพ์ครั้งที่ 9. 

นครปฐม: โรงพิพม์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
แมวอ้วนสีชมพู. (29 เมษายน 2558). เนปาล ฆ่าวัวกว่า 5 แสนตัวบูชายัญ. สืบค้นเมื่อ 15 กุมภาพันธ์ 2567, 

จาก https://pantip.com/topic/33579489  
เวกเตอร ์Stock. (n.d.). Line Draw Tattoo Serpent or Naga Spraying Water. สืบค้นเมื่อ 15 กุมภาพันธ ์

2567, จาก https://www.pinterest.co.uk/pin/784893041317075177/  
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2559). การศึกษาเริ่มต้นเมื่อคนกินอยู่เป็น. นครปฐม: วัดญาณ 

เวศกวัน. 
สิรีรัศมิ์ สิงห์สนธิ และพระมหาจีรวัฒน์ กนฺตวณฺโณ. (2565). การศึกษาวิเคราะห์การปฏิสนธิวิญญาณตาม

หลักปฏิจจสมุปบาท. วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร. 5 (2), 222-236.  
อาจารย์วศิน อินทสระ. (9 มีนาคม 2564). เรื่องนายโคฆาตก์ (คนฆ่าโค). สืบค้นเมื่อ 15 กุมภาพันธ์ 2567, จาก 

https://www.facebook.com/W.Indhasara/posts/1560605214129308/?  
Cha Kai Mook. (22 มีนาคม 2565). เมนูแกงอ่อม วันนี้เสนอ อ่อมลิ้นวัวสูตรง่าย  ๆ  ที่ใคร ๆ ก็ทำตามได้ 

EP.17. สืบค้นเมื่อ 15 กุมภาพันธ์ 2567, จาก https://www.youtube.com/watch?v=yb6VJ35J 
dj8  

San Ce. (29 กันยายน 2562). ทำอาหารในป่า คั่วลิ้นวัว กลิ่นหอมทั่วป่า สูตรนี้ มีที่เดี่ยวในโลก!! สืบค้นเมื่อ 
15 กุมภาพันธ์ 2567, จาก https://www.youtube.com/watch?v=83v-a3qhfDU  

Thai Art. (n.d.). ชิวหา (ท่ีมาภาพหนังสือยักษ์ในรามเกียรต์ิ ชุดพรหมพงศ์และอสูรแห่งกรุงลงกา). สืบค้นเมื่อ 
15 กุมภาพันธ์ 2567, จาก https://www.pinterest.com/pin/676947387717998585/  

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/jah
https://pantip.com/topic/33579489
https://www.pinterest.co.uk/pin/784893041317075177/
https://www.facebook.com/W.Indhasara/posts/1560605214129308/?
https://www.youtube.com/watch?v=yb6VJ35J%20dj8
https://www.youtube.com/watch?v=yb6VJ35J%20dj8
https://www.youtube.com/watch?v=83v-a3qhfDU
https://www.pinterest.com/pin/676947387717998585/

