
Academic Article: Received: 2024-01-05; Revised: 2024-02-20;  Accepted: 2024-02-25. 

 

ศาสนาพราหมณ–ฮินดกัูบความเช่ือเรื่องศิวลึงค  

Brahmanic-Hinduism and the Faith of Shiva Linga 

 

พระมหานวมินทร อินฺทคุตฺโต (แกวศร)ี 

Phramaha Navamin Indakutto (Kaewsri) 

วัดบุปผารามวรวิหาร กรุงเทพฯ 

Wat Buppharamworawiharn, Bangkok 

First/Corresponding Author, E-mail: plug.kea@gmail.com 

 

บทคัดยอ  

บทความนีเ้ป็นการศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับศิวลึงค์ ซึ่งเป็นโบราณวัตถทุางศาสนาพราหมณ์-ฮินดูที่

จำแนกเป็นลักษณะได้ 5 รูปแบบ คือ (1) แบบแท่นกลมทรงกระบอก (2) แบบแท่นกลมทรงกระกอบ (3) แบบ

แท่งหินธรรมชาติ (4) แบบสมมติเอาสิ่งธรรมชาติแทนศิวลึงค์ และ (5) แบบผสมในวัฒนธรรมฮินดู การกราบ

ไหว้บูชาศิวลึงค์เป็นความเชื่อที่สืบทอดมาอย่างยาวนาน เพราะถือเป็นตัวแทนของพระศิวะ โดยชาวฮินดู 

จะบูชาศิวลึงค์วันละ 3 ครั้ง คือ เช้า กลางวันและเย็นต่อหน้าศิวลึงค์ในเทวาลัย ซึ่งมีพราหมณ์เรียกว่า ไศเวศ 

เป็นผู้นำในการประกอบพิธ ีชาวฮินดูเชื่อว่า การบูชาศิวลึงค์ที่ทำจากทองคำจะทำให้มีฐานะมั่งคั่ง ร่ำรวย  

หากบูชาศิวลึงค์ด้วยข้าวสุกหรือข้าวสารจะทำให้มีอาหารสมบูรณ์ องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากการศึกษาครั้งนี้ คือ  

การเข้าใจศิวลึงค์ในฐานะสัญลักษณ์ทางศาสนาและปรัชญาที่ลึกซึ้งกว่าการรับรู้ในเชิงเพศ เป็นสิ่งที่สะท้อน

ความสัมพันธ์ระหว่างศาสนา วัฒนธรรมและสังคมที่ถูกตีความและปรับใช้แตกต่างกันไปในแต่ละภูมิภาค  

อันเป็นหลักฐานสำคัญของการแลกเปลี่ยนทางความเชื่อและอารยธรรมระหว่างอินเดีย กัมพูชาและไทย  

คําสําคัญ: ศาสนาพราหมณ์, ศาสนาฮินดู, ความเชื่อ, ศิวลึงค์  

Abstract  

 This article explores the concepts of Shiva Linga. The study identifies the Shiva Linga 

as a sacred object within the Brahmanic-Hindu tradition. It categorizes the Shiva Linga into 

five distinct forms: cylindrical pedestal, compound-shaped pedestal, naturally occurring 

stone pillar, symbolic representation using natural elements, and hybrid form found in Hindu 

cultural contexts. The worship of the Shiva Linga is a longstanding practice rooted in the 

belief that it embodies the presence of Lord Shiva. Devotees perform rituals three times 

daily-morning, noon, and evening-before the Shiva Linga in temples, led by Brahmin priests 

mailto:navaminkeawsri@gmail.com


  
 

38 Journal of Academic Humanities Vol. 1 No. 1 | January – March 2024 

known as Shaivites. According to traditional beliefs, worshiping a Shiva Linga made of gold is 

thought to bring wealth and prosperity, while offerings of cooked or uncooked rice are 

believed to ensure abundance in food. These practices reflect the symbolic associations 

between materials used in worship and the blessings sought by devotees. The key insight 

from this study is the recognition of the Shiva Linga as a profound religious and 

philosophical symbol that transcends conventional gender interpretations. It serves as a 

reflection of the dynamic interplay between religion, culture, and society-an interplay that 

varies across regions and communities. Ultimately, the Shiva Linga stands as a vital 

testament to the cultural and spiritual exchange among India, Cambodia, and Thailand, 

illustrating how sacred symbols evolve and adapt through the movement of beliefs and 

civilizations.  

Keywords: Brahmanism, Hinduism, Faith, Shiva Linga  

บทนํา  

แนวคิดของศาสนาพราหมณ-์ฮินดูซึ่งมีถิ่นกำเนิดในประเทศอินเดียได้แผ่ขยายอิทธิพลไปยังดินแดน

ต่าง ๆ รวมถึงการแผ่ขยายเข้ามาในแถบเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ กล่าวเฉพาะในประเทศไทยอิทธิพลของ

ศาสนาพราหมณ -์ฮินดูได้ม ีอิทธิพลอย่างมาก โดยเฉพาะพื้นที่ภาคอีสานตอนใตท้ ี่ต ิดกับอาณาจักรขอม  

(เขมรโบราณ) เนื่องจากอาณาจักรนี้มีอารยธรรมรุ่งเรืองในช่วงระหว่างพุทธศตวรรษที่ 13-18 และได้แผ่ขยาย

อิทธิพลเข้ามาในภาคอีสานของประเทศไทย ไม่ว่าจะเป็นด้านการเมืองการปกครอง ความเชื่อทางด้านศาสนา

และศิลปะวัฒนธรรม ดังร่องรอยหลักฐานที่ปรากฏ เช่น ศิลปะวัฒนธรรมและความเชื่อเกี่ยวกับศาสนสถาน

ศิลปะเขมรท่ีเป็นปราสาทหินต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นปราสาทตาเมือนธม ปราสาทศีขรภูมิ จังหวัดสุรินทร์ ปราสาท

วัดสระกำแพงใหญ่ ปราสาทปรางค์กู่ จังหวัดศรีสะเกษ ปราสาทหินพิมาย จังหวัดนครราชสีมา ปราสาทเมือง

ต่ำ ปราสาทหินพนมรุ้ง จังหวัดบุรีรัมย์ เป็นต้น ปราสาทหินเหล่านี้เกิดขึ้นแนวคิดทางศาสนาพราหมณ์–ฮินดู 

โดยภายในเรือนธาตุ (ครรภคฤหะ) ของปราสาทจะมีเทวรูปหรือสัญลักษณ์แทนเทพเจ้าประดิษฐาน เช่น  

แท่งหินรูปทรงกระบอกที่เรียกว่า ศิวลึงค์ (สมมาตร์ ผลเกิด, 2561: 54-55) ซึ่งเป็นแท่งหินที่ผู้คนนิยมนำ

ดอกไม้ ธูปเทียนหรือพวงมาลัยมาคล้องสักการะ โดยที่ไม่ทราบรายละเอียดหรือรู้ความสำคัญของสัญลักษณ์นี้

เท่าใดนัก เพียงแต่ทราบว่า เป็นสัญลักษณ์ของอวัยวะเพศชาย ซึ่งโดยปกติแล้วเป็นอวัยวะที่ตอ้งปกปิดและ 

ดูเหมือนเป็นเรื่องลามก หยาบโลน แต่เมื่อเชื่อมโยงกับแนวคิดทางศาสนากลายเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ดังนั้น ประเด็น

ความหมายและความสำคัญของศิวลึงค์จึงน่าสนใจว่า มีความเป็นมาและความสำคัญอย่างไรต่อสังคมไทย  

ในบทความนี้จะได้นำเสนอบางข้อมูลเป็นลำดับไป  

  



ความหมายของศิวลึงค  

ศิวลึงค์เป็นสัญลักษณ์แทนองค์พระศิวะ หรือพระอิศวร หนึ่งในตรีมูรติของศาสนาพราหมณ์–ฮินดู  

โดยมีลัทธิที่นับถือพระศิวะโดยเฉพาะเรียกว่า ไศวนิกาย แม้จะไม่มีหลักฐานแน่ชัดว่า การนับถือศิวลึงค์เริ่มต้น

เม่ือใด แต่มีร่องรอยการบูชาพระศิวะท้ังในรูปมนุษย์และรูปศิวลึงค์มาตั้งแต่ยุคก่อนประวัติศาสตร์ โดยศิวลึงค์ที่

เก่าแก่ที่สุดพบที่เมืองมัทราส ประเทศอินเดีย สร้างขึ้นราวคริสต์ศตวรรษที่ 1–2 เมื่ออินเดียเริ่มมีการติดต่อ

ค้าขายกับภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ อารยธรรมอินเดียรวมถึงลัทธิการบูชาศิวลึงค์ก็แพร่เข้ามายังดินแดน

ต่าง ๆ ในภูมิภาคนี้ สำหรับประเทศไทยความเชื่อดังกล่าวได้รับอิทธิพลผ่านทางอาณาจักรขอมและหัวเมืองทาง

ภาคใต้  

คำว่า ศิวลึงค์ เป็นคำสมาสที่มาจากคำว่า ศิวะ หมายถึง พระศิวะ และคำว่า ลึงค์ หมายถึง อวัยวะ

สืบพันธุ์ชาย เมื่อนำมารวมกันจึงหมายถึง อวัยวะสืบพันธุ์ของพระศิวะ อย่างไรกต็าม ในทางปรัชญาศาสนา 

คำว่า ศิวลึงค์ ไม่ได้สื่อถึงความหมายทางเพศโดยตรง หากแต่เป็นสัญลักษณ์แห่งพลังสร้างสรรค์และศักดิ์สิทธิ์ 

โดยศิวลึงค์มักปรากฏคู่กับโยนี ซ่ึงเป็นสัญลักษณ์แทนอวัยวะสืบพันธุ์หญิงและแทนพระนางอุมา อัครมเหสีของ

พระศิวะ การรวมกันของศิวลึงค์และโยนีจึงสะท้อนแนวคิดเรื่องความเป็นหนึ่งเดียวของพลังชายและหญิงที่ไม่

อาจแยกจากกันได้ เป็นการสื่อถึงความสมดุลและการสร้างสรรค์ของจักรวาล (สมมาตร์ ผลเกิด, 2561: 55)  

 

ภาพ 1 ศิวลึงค์ (ในภาคตรีมูรติ) ตั้งบนฐานโยนีโทรณะส่ีเหล่ียม (อรุณศักด์ ก่ิงมณี, 2555: 80)  

 

กําเนิดศิวลึงค  

ในบริบทของประเทศไทยแม้จะไม่ค ุ้นเคยกับคำว่า ศิวล ึงค์ โดยตรงนัก แต่กลับมีความใกล้ช ิด 

กับเครื่องรางของขลังที่รู้จักกันในชื่อว่า ปลัดขิก ซึ่งเชื่อกันว่า มีพลังอำนาจสูงสุดในด้านโชคลาภ เสน่ห์ เมตตา

มหานิยม โดยมีหลักฐานทางวัฒนธรรมและความเชื่อที่ชี้ให้เห็นว่า ปลัดขิกมีต้นแบบมาจากศิวลึงค์ของอินเดีย 



  
 

40 Journal of Academic Humanities Vol. 1 No. 1 | January – March 2024 

อันเป็นสัญลักษณ์แทนองค์พระศิวะตามคติของศาสนาพราหมณ์–ฮินดู นิกายไศวะ สำหรับประเด็นเกี่ยวกับ

กำเนิดของศิวลึงค์นั้น มีท้ังมุขปาฐะและคัมภีร์โบราณหลายฉบับท่ีกล่าวถึงท่ีมา โดยมีทั้งเนื้อหาที่คล้ายคลึงและ

แตกต่างกันไปในรายละเอียด บางคัมภีร์ระบุว่า ศิวลึงค์ถือกำเนิดขึ้นจากพระประสงค์ของพระศิวะที่ต้องการ

ประทานสัญลักษณ์แทนพระองค์แก่โลกมนุษย์ ขณะที่บางคัมภีร์กล่าวว่า ศิวลึงค์เกิดจากความโกรธและความ

ละอายของพระองค์เองจากเหตุการณ์ท่ีไม่เหมาะสม  

หนึ่งในเรื่องเล่าที่ปรากฏในมหากาพย์มหาภารตะ กล่าวถึงเจ้าชายอรชุนแห่งราชวงศ์ปาณฑพ ผู้ทำพิธี

บูชาขอพรจากพระศิวะเพื่อให้ได้ลูกธนูศักดิ์สิทธิ์ไว้ใช้ต่อสู้กับอสูรร้าย พระศิวะจึงจำแลงกายเป็นนายพราน

ปรากฏต่อหน้าอรชุน ขณะเดียวกัน อสูรศัตรูของอรชุนได้แปลงกายเป็นหมูป่าเข้าทำร้ายเขา ทั้งอรชุนและ

นายพรานต่างยิงธนูใส่หมูป่าพร้อมกัน เมื่อหมูป่าตาย ท้ังสองจึงเกิดการโต้เถียงและต่อสู้กันเพื่อแย่งสิทธิ์ในการ

ฆ่าอสูร อรชุนไม่สามารถทำอันตรายนายพรานได้ จึงเริ่มสงสัย และด้วยพลังแห่งศิวลึงค์ที่เขานับถือ จึงทำให้

อรชุนตระหนักได้ว่า นายพราน คือ พระศิวะจำแลงมา เมื่อรู้ความจริง เขาจึงก้มลงกราบขอขมา พระศิวะ 

พึงพอใจในความศรัทธาและมอบลูกธนูวิเศษให้ตามคำขอ  

อีกตำนานหนึ่งจากคัมภีร์พราหมณปุราณะ กล่าวถึงเหตุการณ์บนเขาไกรลาส เมื่อพระศิวะทรงเสวย

น้ำจัณฑ์จนเมามายและร่วมอภิรมย์กับพระนางอุมาในท้องพระโรง โดยมิได้ทรงทราบว่า เทพทั้งหลายรวมถึง

พระพรหมและพระวิษณไุด้เข้าเฝ้าโดยไม่แจ้งล่วงหน้า เหล่าเทพเห็นเหตุการณ์อันไม่เหมาะสมจึงรู้สึกอับอาย

และเสื่อมศรัทธาในองค์พระศิวะ เมื่อพระศิวะสร่างเมาและทราบเรื่อง จึงรู้สึกละอายใจอย่างยิ่งและตัดสินใจ

กลั้นใจตาย ก่อนสิ้นพระชนม์ พระองค์ได้ประกาศว่า อวัยวะเพศของพระองค์จะเป็นสัญลักษณ์แทนองค์เทพ 

ผู้ใดปรารถนาความสุข ความสำเร็จในชีวิต ควรกราบไหว้บูชา จากคำประกาศนี้เองจึงเป็นที่มาของการเคารพ

บูชาศิวลึงค์ในลัทธิไศวะนับแต่นั้นเป็นต้นมา  

ในคัมภีร์ไศวปุราณะ ยังมีอีกตำนานหนึ่งที่เล่าถึงการถกเถียงระหว่างพระพรหมกับพระวิษณุว่า ใคร 

คือ ผู้ยิ่งใหญ่และเป็นผู้สร้างจักรวาล ขณะโต้เถียงกันอยู่นั้นได้เกิดปรากฏการณ์มหัศจรรย์ขึ้น โดยมีเสาเพลิง

ขนาดมหึมาทรงกระบอกผุดขึ้นจากพื้นโลก เปลวเพลิงลุกโชนล้อมรอบ และยอดเสาพุ่งขึ้นสู่ท้องฟ้าจนสุด

สายตา ทั้งสองเทพจึงตกลงกันที่จะสำรวจจุดเริ่มต้นและจุดสิ้นสุดของเสาเพลิงนี้ โดยพระวิษณุแปลงกายเป็น

หมูป่าขุดลงไปยังโคนเสา ส่วนพระพรหมบางคัมภีร์กล่าวว่า เหาะขึ้นไป บางแห่งว่า แปลงกายเป็นหงส์ หรือ 

ข่ีหงส์ข้ึนไปยังยอดเสา  

ทั้งสองเทพใช้เวลานานนับกัลป์ในการสำรวจ แต่ไม่สามารถพบจุดเริ่มต้นหรือจุดสิ้นสุดได้ พระวิษณุ

ยอมรับความพ่ายแพ้ ขณะที่พระพรหมกลับกล่าวเท็จว่า ตนพบจุดสิ้นสุดแล้ว โดยอ้างหลักฐานจากดอก

ปาริชาตที่ร่วงลงมาจากเครื่องประดับเศียรของพระศิวะ ทันใดนั้น เสาเพลิงก็ระเบิดเสียงกัมปนาท แผ่นดิน

สั่นสะเทือน และปรากฏองค์พระศิวะขึ้นกลางเปลวเพลิง ทรงประกาศว่า เสาเพลิงนี้ คือ พลังแห่งองค์ศิวะ

มหาเทพ ซึ่งไม่มีจุดเริ่มต้น ไม่มีจุดสิ้นสุด และจะดำรงอยู่เป็นนิรันดร์ เป็นแกนกลางของจักรวาลทั้งเบื้องบน

และเบื้องล่าง (สมมาตร์ ผลเกิด, 2561: 56-58; พรหมศักดิ์ เจิมสวัสดิ์, 2566; สยามคเณศ ดอทคอม, ม.ป.ป.)  

จากเหตุการณ์นี้ พระพรหมและพระวิษณุจึงยอมรับในอำนาจของพระศิวะ อย่างไรก็ตาม ในบาง

คัมภีร์ระบุว่า พระศิวะทรงพิโรธพระพรหมที่กล่าวเท็จ จึงลงโทษด้วยการตัดเศียรที่ห้าของพระพรหมออก 



เหลือเพียงสี่เศียรดังที่ปรากฏในปัจจุบัน ภาคของพระศิวะที่ปรากฏในเหตุการณ์นี้เรียกว่า ลึงคอุทภวมูรติ  

ซ่ึงเป็นภาคท่ีแสดงถึงการกำเนิดของศิวลึงค์ในฐานะสัญลักษณ์แห่งพลังจักรวาล  

ภาพ 2 ศิวลึงค์ในภาคลึงคอุทภวมูรติ ณ ถ้ำเขาไกรลาส ประเทศอินเดีย (อรุณศักด์ิ ก่ิงมณี, 2555) 

รูปแบบศิวลึงค  

รูปแบบของศิวลึงค์มีลักษณะและความประณีตแตกต่างกันขึ้นอยู่กับวัตถุประสงค์ของผู้สร้างและฝีมือ

ช่างในแต่ละท้องถ่ิน สำหรับการกำหนดรูปแบบของศิวลึงค์โดยย่อ (สมมาตร์ ผลเกิด, 2561: 58-60) มีดังนี้  

1. แบบแท่งกลมทรงกระบอก เป็นรูปแบบที่จำลองลักษณะขององคชาตเพศชาย โดยมีการแกะสลัก

รายละเอียดและองค์ประกอบต่าง ๆ อย่างประณีตให้ใกล้เคียงกับของจริง บางชิ้นจะมีการสลักใบหน้าบุคคลใน

ลักษณะเอกมุขลงึค์ (Eka Mukhalinga) ประกอบอยู่ด้วย ซ่ึงรูปแบบนี้พบได้ไม่บ่อยนักในประเทศไทย  

2. แบบแท่นกลมทรงกระบอก ลักษณะคล้ายกับแบบแรก โดยจำลองรูปลักษณ์ขององคชาตเพศชาย

เช่นกัน แต่มีความโดดเด่นตรงบริเวณกึ่งกลางของศิวลึงค์ที่ม ีการสลักเป็นใบหน้าของพระศิวะ เรียกว่า  

เอกมุขลึงค์ (Eka Mukhalinga) และหากมีการสลักเป็นรูปบคุคลเต็มองค์ในท่ายืน จะเรียกว่า ลึงคอุทภวมูรติ 

(Linga Udbhavamurti) ซ่ึงท้ังสองรูปแบบนี้ถือว่า พบได้ค่อนข้างน้อยในประเทศไทย  

 



  
 

42 Journal of Academic Humanities Vol. 1 No. 1 | January – March 2024 

 
ภาพ 3 ศิวลึงค์และเอกมุขลึงค์ ประมาณพุทธศตวรรษท่ี 10-13 (สุขกมล วงศ์สวรรค์, ม.ป.ป.) 

 

ภาพ 4 เอกมุขลึงค์ในภาคตรีมูรติ (สรศักดิ์ จันทร์วัฒนกุล, 2551: 120)  



 

ภาพ 5 ศิวลึงค์ในภาคเอกมุขลึงค์ ถ้ำเมืองโพปาล ประเทศอินเดีย (สรศักดิ์ จันทร์วัฒนกุล, 2551)  

 

3. แบบแท่งหินธรรมชาติหรือแบบแกะสลักหยาบ เป็นการนำหินธรรมชาติมาแกะสลักขึ้นรูปอย่าง

เรียบง่าย โดยมิได้ตกแต่งรายละเอียดมากนัก เป็นเพียงการโกลนข้ึนรูปให้คล้ายแท่งทรงกระบอก เช่น ศิวลึงค์ที่

ปรากฏ ณ ปราสาทตาเมือนธม จังหวัดสุรินทร์  

4. แบบสมมติสิ่งธรรมชาติแทนศิวลึงค์ เป็นการยึดถือสิ่งธรรมชาติที่มีลักษณะคล้ายศิวลึงค์มาใช้เป็น

สัญลักษณ์แทนองค์พระศิวะ เช่น จอมปลวก ก้อนหินขนาดใหญ่ หรือภูเขา เช่น ภูเขาลึงคบรรพต ซึ่งเป็นที่ตั้ง

ของปราสาทวัดภู แขวงเมืองจำปาศักดิ์ สาธารณรัฐประชาชนลาว และภูเขากุเลน ประเทศกัมพูชา  

5. แบบผสม เป็นรปูแบบที่มีการแกะสลักหินเป็นแท่งโดยแบ่งออกเปน็ 3 ส่วนตามแนวตั้ง ได้แก่ 

ส่วนล่าง แกะสลักเป็นรูปทรงสี่เหลี่ยม เรียกว่า พรหมภาค เป็นสญัลักษณ์แทนพระพรหม ส่วนกลาง แกะสลัก

เป็นรูปทรงแปดเหลี่ยม เรียกว่า วิษณุภาค เป็นสัญลักษณ์แทนพระวิษณุหรือพระนารายณ์ ส่วนบนสุด 

แกะสลักเป็นแท่งทรงกระบอกปลายมน เรียกว่า รุทรภาค เป็นสัญลักษณ์แทนพระศิวะ  

รูปแบบผสมนี้พบได้แพร่หลายในประเทศกัมพูชาและประเทศไทย แม้จะมีลักษณะเฉพาะที่แตกต่าง

จากศิวลึงค์ท่ัวไป แต่ประชาชนโดยทั่วไปยังคงเรียกติดปากว่า ศิวลึงค์ อย่างไรก็ตาม หากพิจารณาตามลักษณะ

ทางกายภาพและคติความเชื่อในศาสนาพราหมณ์-ฮินดูแล้ว รูปเคารพท่ีประกอบด้วยองค์ประกอบท้ังสามนี้ควร

เรียกว่า ตรีมูรติ หมายถึง เทพเจ้าทั้งสามองค์ มากกว่าการเรียกเป็นศิวลึงค์ เนื่องจากเป็นการรวมสัญลักษณ์

ของพระพรหม พระวิษณุและพระศิวะไว้ในแท่งเดียวกัน การเรียกชื่อว่า ศิวลึงค์ จึงเป็นการใช้โดยอนุโลมตาม

ความเคยชินของผู้คน แม้จะไม่ตรงตามหลักคติความเชื่อดั้งเดิมก็ตาม  



  
 

44 Journal of Academic Humanities Vol. 1 No. 1 | January – March 2024 

 
 

ภาพ 6 การต้ังศิวลึงค์ท่ีปักส่วนพรหมภาคและวิษณุภาคไว้ในฐานโยนีโทรณะ  

ณ ถ้ำเอลโลร่า ประเทศอินเดีย (สมมาตร์ ผลเกิด, 2561)  

 

รูปเคารพแบบตรีมูรติในประเทศไทยมักปรากฏในลักษณะที่ปักไว้บนแท่นโยนีโทรณะ โดยให้ทั้งสาม

ส่วน คือ พรหมภาค วิษณุภาค และรุทรภาค โผล่พ้นฐานขึ้นมาอย่างชัดเจน ซึ่งแตกต่างกับประเทศอินเดียที่

นิยมฝังส่วนพรหมภาคและวิษณุภาคไว้ใต้ฐานโยนีโทรณะ โดยให้ปรากฏเฉพาะส่วนรุทรภาคที่อยู่ด้านบนสุด

เท่านั้น การจัดสร้างรูปเคารพที่รวมเทพเจ้าสูงสุดทั้งสามองค์ของศาสนาฮินดูไว้ในแท่งเดียวกัน อาจมีที่มาจาก

สองเหตุผลหลัก ได้แก่  

ประการแรก ชาวฮินดูมีความศรัทธาเลื่อมใสในมหิทธานุภาพของเทพเจ้าทั้งสามองค์ ซึ่งแต่ละองค์

ล้วนมีคุณลักษณะและอิทธิฤทธิ์เฉพาะตัวท่ีเป็นประโยชน์ต่อสังคม การเลือกบูชาเพียงองค์ใดองค์หนึ่งอาจทำให้

รู้สึกเสียดายคุณงามความดีของเทพองค์อื่น ด้วยเหตุนี้ จึงมีการบูชาเทพทั้งสามองค์ร่วมกันเพื่อให้ได้รับพลัง

อำนาจจากทุกภาคส่วนอย่างครบถ้วน  

ประการท่ีสอง การรวมเทพเจ้าทั้งสามองค์ไว้ในรูปเคารพเดียวกัน อาจสะท้อนถึงความขัดแย้งหรือการ

แข่งขันกันระหว่างนิกายต่าง ๆ ในศาสนาพราหมณ-์ฮินดู โดยแต่ละนิกายต่างยกย่องเทพเจ้าที่ตนเคารพว่า 

เป็นผู้ทรงอำนาจสูงสุดเหนือเทพองค์อ่ืน  

ด้วยเหตุนี้ สัญลักษณ์ท่ีอยู่บนสุดของแท่งตรีมูรติ ซึ่งเป็นองค์แทนพระศิวะในรทุรภาค จึงมีความสำคัญ

มากกว่าส่วนอื่น และเมื่อมีการประดิษฐานรูปเคารพภายในครรภคฤหะของปรางค์ประธาน ส่วนพรหมภาค

และวิษณุภาคจะถูกฝังไว้ใต้ฐานโยนีโทรณะ โดยให้ปรากฏเฉพาะรุทรภาคเท่านั้น ปรากฏการณ์เช่นนี้สะท้อนให้

เห็นว่า ชมุชนรอบปราสาทหินในประเทศไทยมีแนวโน้มที่จะนับถือศาสนาพราหมณ–์ฮินดูในนิกายไศวะ ซึ่งถือ

ว่า พระศิวะเป็นเทพเจ้าสูงสุด เหนือพระพรหมและพระวิษณุในลัทธิไวษณพนิกาย  



คติการนับถือศิวลึงค  

ชาวฮินดูจะหลอมรวมความศรัทธาโดยมุ่งเน้นไปยังพระศิวะเป็นหลักมากกว่าการให้ความสำคัญกับ

องค์ประกอบอื่น ๆ ในศาสนา อย่างไรก็ตาม ในบริบทของประเทศไทย แม้จะมีการนับถือปลัดขิกซึ่งมีรากฐาน

มาจากศิวลึงค์ที่ถือเป็นสัญลักษณ์แทนองค์พระศิวะ แต่การนับถือปลัดขิกกลับมิได้มุ่งหวังถึงการได้รับความ

คุ้มครองหรือโชคลาภจากพระศิวะโดยตรง หากแต่ให้ความสำคัญกับเกจิอาจารย์ผู้ประกอบพิธีปลุกเสก

เครื่องรางนั้นแทน พฤติกรรมดังกล่าวสะท้อนให้เห็นถึงความแตกต่างของวัฒนธรรมความเชื่อในแต่ละท้องถิ่น 

โดยเฉพาะในประเทศไทยที่ศาสนาพราหมณ-์ฮินดูได้ถูกหลอมรวมเข้ากับพุทธศาสนาอย่างแนบแน่น ส่งผลให้

เครื่องรางของขลังซึ่งมีต้นกำเนิดจากความเชื่อในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู มิได้สื่อถึงองค์เทพเจ้าต้นกำเนิด

โดยตรงอีกต่อไป แต่กลับถูกโยงไปยังบุคคลผู้มีบารมีในพุทธศาสนาแทน  

ในวัฒนธรรมฮินดู การกราบไหว้บูชาศิวลึงค์ถือเป็นพิธีกรรมที่สืบทอดกันมาอย่างยาวนานนับพันปี 

โดยมีความเชื่อว่า ศิวลึงค์เป็นสัญลักษณ์แทนองค์พระศิวะ ซึ่งเป็นเทพเจ้าผู้ศักดิ์สิทธิ์ สามารถประทานพรและ

โชคลาภแก่ผู้มีศรัทธาได้ อีกทั้งยังมีความเชื่อว่า องค์ศิวลึงค์มีดวงตามากกว่า 1,000 ดวง ล้อมรอบเพื่อเฝ้า

สอดส่องและคุ้มครองศาสนิกชนทุกทิศทางอย่างไม่คลาดสายตา นอกจากนี้ ยังมีตัวอย่างของการหลอมรวม

ความเชื่อระหว่างพุทธศาสนากับพราหมณ์-ฮินดูอย่างชัดเจนในประเทศเนปาล โดยเฉพาะในวันศิวราตรทีี่ 

ว ัดฮ ินด ูช ื่อ ว ่า  ก ุมภะศวร  (Kumbheshwar Temple) ซ ึ่งจะม ีการบ ูชาศ ิวล ึงค ์ด ้วยการสวมปลอก 

พระปัญจพุทธะ (พระพุทธเจ้า 5 พระองค์) แสดงถงึความเคารพต่อทั้งสองศาสนา โดยในวันดังกล่าวชาวพุทธ

และชาวฮินดูจะร่วมกันประกอบพิธีสักการะศิวลึงค์ที่วัดแห่งนี้ ด้วยความเชื่อว่า พระศิวะเคยอวตารมาเป็น

พระพุทธเจ้าในช่วงเวลาใดเวลาหนึ่งของอดีตกาล (สมมาตร์ ผลเกิด, 2561: 61)  

 

 
ภาพ 7 การบูชาเทพเจ้าท่ีวัดกุมภะศวร (Kumbheshwar) เมืองปาตัน เนปาล (Infuse Pictures, 2022)  



  
 

46 Journal of Academic Humanities Vol. 1 No. 1 | January – March 2024 

 
ภาพ 8 แท่นศิวลึงค์ท่ีอุทยานประวัติศาสตร์พนมรุ้ง จังหวัดบุรีรัมย์ (พงศธร ดาวกระจาย, ม.ป.ป.)  

พิธีบูชาและอานิสงสของการบูชาศิวลึงค  

พิธีบูชาศิวลึงค์ เรียกอีกอย่างว่า ศิวบูชา เป็นพิธีกรรมที่ประกอบขึ้นวันละสามครั้ง ได้แก่ เวลาเช้า 

กลางวัน และเย็น โดยจัดขึ้นต่อหน้าศิวลึงค์ภายในเทวาลัย ซึ่งมีพราหมณ์ผู้ประกอบพิธีที่เรียกว่า ไศเวศ  

ทำหน้าท่ีเป็นผู้นำในพิธีกรรม พิธีศิวบูชาประกอบด้วยข้ันตอนสำคัญ 3 ประการ ได้แก่  

1) พิธีอภิเษก เป็นการชำระล้างและชโลมศิวลึงค์ด้วยน้ำนมสด เนย และน้ำมันงา ซึ่งถือเป็นการ

อาบน้ำศักดิ์สิทธิ์เพ่ือแสดงความเคารพบูชาอย่างสูงสุด  

2) การจุดธูปและเผากำยาน เป็นการถวายเครื่องหอมเพื่อบูชาพระศิวะ โดยเชื่อว่า กลิ่นหอมจะเป็น

สื่อกลางในการเชื้อเชิญพระองค์ให้เสด็จมาประทับ  

3) พิธีไนเวทยะ เป็นการถวายอาหารที่ปราศจากเนื้อสัตว์เพื่อแสดงความบริสุทธิ์และความเคารพต่อ

เทพเจ้า  

ในระหว่างการประกอบพิธีในแต่ละขั้นตอน จะมีการสวดมนต์ จุดตะเกียง และประดับศิวลึงค์ด้วย

ดอกไม ้โดยเฉพาะดอกมะลิและดอกพุทธชาต ซึ่งเชื่อกันว่า พระศิวะทรงโปรดเป็นพิเศษ การราดน้ำนมสดลง

บนศิวลงึค์มีความหมายเชิงสัญลักษณ์ว่า ความบริสุทธิ์ของน้ำนมเปรียบเสมือนการให้กำเนิดความอุดมสมบูรณ์

แก่สรรพสิ่งในโลก บางพ้ืนท่ียังมีการแต้มฝุ่นสีแดงที่ยอดศิวลึงค์เพื่อสื่อถึงการเริ่มต้นชีวิตใหม่และการก่อกำเนิด

แห่งจักรวาล สำหรับเครื่องบวงสรวงในพิธีบูชาศิวลึงค์จะประกอบด้วยเครื่องเซ่นที่หลากหลาย ทั้งนี้ ขึ้นอยู่กับ

คติความเชื่อของศาสนิกชนในแต่ละท้องถิ่น รวมถึงความสำคัญของผู้จัดพิธีว่า เป็นการประกอบพิธีในระดับ

ส่วนรวมอย่างเป็นทางการหรือเป็นพิธีส่วนบุคคล อย่างไรก็ตาม แม้รายละเอียดของเครื่องบวงสรวงจะมีความ

แตกต่างกันไป แต่โดยทั่วไปแล้วเครื่องเซ่นหลักที่นิยมใช้ประกอบพิธีกรรม ได้แก่ นมสด น้ำสะอาด น้ำมันงา 

ข้าวตอก ใบมะตูม หญ้าคา มูลโค มะพร้าวอ่อน เมล็ดธัญพืชต่าง ๆ เช่น ข้าวโพด เมล็ดข้าวแห้ง รวมถึงธูป 

เทียนหอม ตามความเชื่อดั้งเดิมการเลือกใช้เครื่องบวงสรวงแต่ละชนิดมีความหมายเชิงสัญลักษณ์และผลบุญ 



ที่แตกต่างกัน เช่น การบูชาศิวลึงค์ที่ทำจากทองคำ เชื่อว่า จะนำมาซึ่งความมั่งคั่ง ร่ำรวย การบูชาด้วยข้าวสุก

หรือข้าวสาร เชื่อว่า จะทำให้มีอาหารอุดมสมบูรณ์ การบูชาด้วยดินจากริมแม่น้ำ เชื่อว่า จะได้รับอำนาจและ

ความเป็นเจ้าของที่ดิน การบูชาด้วยมูลโค เชื่อว่า จะช่วยปัดเป่าโรคภัยไข้เจ็บ การบูชาด้วยเนยเหลว เชื่อว่า  

จะมีสุขภาพดีและชีวิตที่รื่นเริง การบูชาด้วยดอกไม้จันทน์ เชื่อว่า จะทำให้มีผิวพรรณงดงาม การบูชาด้วย

ดอกไม้ท่ัวไป เชื่อว่า จะมีอายุยืนและปราศจากโรคภัย (สมมาตร์ ผลเกิด, 2561: 61-62)  

การบูชาศิวลึงค์อย่างลึกซึ้งจะได้รับการคุ้มครองจากภัยอันตรายทั้งปวง และได้รับโชคลาภวาสนาอัน

เป็นสิริมงคลในชีวิต เพราะตามความเชื่อของศาสนิกชนในลัทธิพราหมณ์-ฮินดู ศิวลึงค์ถือเป็นสัญลักษณ์แห่ง

พลังเหนือธรรมชาติท่ีสามารถบันดาลสิ่งต่าง ๆ ให้เกิดข้ึนได้อย่างนานัปการแก่ผู้มีศรัทธา เนื่องจากพระศิวะเคย

ทรงบำเพ็ญพรตในฐานะฤาษี และศิวลึงค์นั้นถือกำเนิดขึ้นจากพลังอำนาจของพระองค์ ดังนั้น ผู้ใดที่ประกอบ

พิธีบูชาศิวลึงค์เป็นประจำจึงได้รับพรอันประเสริฐในชีวิต ในตำนานรามายณะหรือที่รู้จักในประเทศไทยว่า 

รามเกียรติ์ ได้มีตอนหนึ่งที่กล่าวถึงอำนาจของศิวลึงค์ว่า อสูรตรีบุรัมได้ก่อความเดือดร้อนแก่ชาวบ้านทั่วท้ังสาม

โลก พระเป็นเจ้าจึงบัญชาให้พระนารายณ์ (พระวิษณุ) ลงไปปราบ แต่ไม่สามารถทำอันตรายใด ๆ ได้ เนื่องจาก

อสูรตรีบุรัมได้ทูนศิวลึงค์ไว้เหนือศีรษะตลอดเวลา ทำให้ได้รับพลังคุ้มครองจากพระศิวะ พระนารายณ์จึงต้องใช้

กลอุบายชิงศิวลึงค์ออกจากอสูรเสียก่อน จึงสามารถสังหารอสูรตรีบุรัมได้ในที่สุด เรื่องราวนี้สะท้อนถึงความ

เชื่อในอำนาจอันยิ่งใหญ่ของศิวลึงค์ ผู้ศรัทธาในศิวลึงค์ตามคติพราหมณ-์ฮินดูจึงนิยมประกอบพิธีบูชาโดยการ

สรงศิวลึงค์ด้วยนมสด ล้างด้วยน้ำสะอาด และแต้มด้วยผงสีแดง อันเป็นการแสดงออกถึงความเคารพและ

ศรัทธาอย่างสูงสุดต่อองค์พระศิวะ พร้อมกับคำสวดที่ว่า โอม นมัส ศิวายะ… โอม นมัส ศิวายะ… โอม นมัส  

ศิวายะ... (Om Namah Sivaya) แปลว่า ข้าพเจ้าขอนอบน้อมต่อพระศิวะ อันเป็นมนตร์สำคัญที่เรียกว่า 

ศิวป ัญจักศร (Siva Panchakshara) หรือมนตร์ท ี่ม ี 5 อ ักษร (ไม ่รวมคำว่า โอม ซ ึ่งเป ็นคำเริ่มต ้นสวด)  

(สมมาตร์ ผลเกิด, 2561: 62; สยามคเณศ ดอทคอม, ม.ป.ป.)  

 

 
ภาพ 9 พิธีบวงสรวงศิวลึงค์โบราณอายุ 1300 ปี หลังถูกโจรกรรมออกนอกพ้ืนท่ีและส่งมอบคืนแก่จังหวัดนครศรีธรรมราช  

เม่ือวันท่ี 3 พฤศจิกายน พ.ศ. 2565 (คมชัดลึก, 2565)  



  
 

48 Journal of Academic Humanities Vol. 1 No. 1 | January – March 2024 

องคความรูใหม  

จากการที่ได้ศึกษาเรื่องศิวลึงค์ สิ่งที่ได้เห็นชัดเจน คือ การประสมประสานระหว่างเทวนิยมกับ 

อเทวนิยมอย่างลงตัว ถึงแม้พิธีกรรมทางด้านศาสนาจะมีความแตกต่างกันออกไปก็ตาม แต่สิ่งเหล่านั้นไม่เป็น

อุปสรรคต่อศรัทธาของผู้นับถือทั้งศาสนาพราหมณ์-ฮินดูกับพุทธศาสนา ท้ังยังเกิดวิวัฒนาการทางความเชื่อเข้า

กับศาสนาของตนอย่างเห็นได้ชัด เช่น ปลัดขิก สำหรับประเทศไทยยงัไม่ค่อยคุ้นเคยกับชื่อศิวลึงค์มากนัก แต่

จะคุ้นเคยกับเครื่องรางของขลังที่เชื่อว่า มีพลังอำนาจสูงสุดในด้านโชคลาภ การสร้างเสน่ห์ การมีเมตตามหา

นิยมที่รู้จักกันในนามว่า ปลัดขิก ซึ่งมีหลักฐานยืนยันว่า ได้แบบอย่างมาจากศิวลึงค์ของอินเดียตามคติทาง

ศาสนาพราหมณ์–ฮินดู ลัทธิไศวนิกาย กำเนิดของศิวลึงค์ที่มีมุขปาฐะและคัมภีร์หลายเล่มที่กล่าวถึงกำเนิด

ของศิวลึงค์ ซ่ึงมีเนื้อหาเหตุการณ์เหมือนกันและแตกต่างกัน เช่น การระบุว่า ศิวลึงค์เกิดจากความต้องการของ

พระศิวะที่ประสงค์ประทานศิวลึงค์ให้เป็นสัญลักษณ์แทนพระองค์ การเกิดจากความโกรธและความละอายจาก

การประพฤติผิดของพระองค์เอง ฉะนั้น จะขอจำแนกองค์ความรู้ใหม่ท่ีได้จากบทความไว้ 7 ข้อนี้ ดังนี้  

1. ศิวลึงค์กับความหมายเชิงปรัชญา ศิวลึงค์มิใช่เพียงสัญลักษณ์อวัยวะเพศชายตามที่มักเข้าใจใน

สังคมไทย แต่เป ็นส ัญลักษณ์แห่งพลังจ ักรวาลที่รวมความเป็นเพศชาย (ศิวล ึงค์) และเพศหญิง (โยน)ี  

เข้าด้วยกัน แสดงถึงเอกภาพและดุลยภาพของสรรพสิ่ง ทั้งเพศ บุรุษ–สตรี ความเป็นวัตถุ–จิตวิญญาณ และ

การเกิด–ดับ  

2. กำเนิดจากตำนานและการตีความ คัมภีร์หลายเล่ม เช่น มหาภารตะ พราหมณปุราณะ ไศวปุราณะ 

บรรยายที่มาของศิวลึงค์แตกต่างกัน แต่ทั้งหมดสะท้อนเจตนารมณ์ร่วมกัน คือ การยกย่องความยิ่งใหญ่ของ

พระศิวะ บางตำนานชี้ว่า เป็นสัญลักษณ์ของความไม่สิ้นสุด (อนันต์) และพลังไฟแห่งจักรวาลที่ไม่มีจุดเริ่มต้น

หรือสิ้นสุด  

3. พัฒนาการและรูปแบบทางศิลปะ การสร้างศิวลึงค์ในรูปแบบต่าง ๆ ไม่ใช่เพียงเพ่ือสัญลักษณ์ แต่ยัง

สะท้อนภูมิปัญญาช่าง และแนวคิดทางนิกายศิวลึงค์แบบตรีมูรติแสดงถึงการรวมเทพเจ้าสูงสุดทั้งสามองค์ 

(พระพรหม พระวิษณุ พระศิวะ) ในหนึ่งเดียว สะท้อนความพยายามประสานความเชื่อท่ามกลางความแตกต่าง

ทางศาสนานิกาย  

4. พิธีกรรมและสัญลักษณ์ทางสังคม การบูชาศิวลึงค์วันละ 3 ครั้ง พร้อมการชโลมน้ำนม การถวาย

ดอกไม ้เป็นต้น สะท้อนวิถีชีวิตที่เชื่อมโยงศาสนากับความเป็นอยู่ประจำวัน เครื่องบูชา เช่น น้ำนม มูลโค 

ธัญพืช ล้วนมีนัยแสดงถึงความอุดมสมบูรณ์และการค้ำจุนชีวิต  

5. ความเชื่อด้านอานิสงส์ การเลือกวัตถุในการบูชามีความหมายเฉพาะ เช่น ทองคำ = ร่ำรวย 

ข้าวสาร = ความมั่นคงด้านอาหาร มูลโค = สุขภาพแขง็แรง สิ่งเหล่านี้สะท้อนว่า การบูชาไม่ได้เป็นเรื่อง

นามธรรมเท่านั้น แต่ยังเชื่อมโยงตรงกับความต้องการพ้ืนฐานของมนุษย์  

6. อำนาจศักดิ์สิทธิ์และมิติความเชื่อ ศิวลึงค์ถูกมองว่า เป็นศูนย์รวมพลังเหนือธรรมชาติ ผู้ที่นับถือจะ

ได้รับการคุ้มครองและสมปรารถนาเรื่องเล่า เช่น อสูรตรีบุรัมในรามายณะ แสดงให้เห็นว่า การถือครองศิวลึงค์

สามารถทำให้ผู้ครอบครองอยู่ยงคงกระพัน จนแม้แต่เทพอ่ืนก็ไม่อาจทำอันตรายได้  



7. ความสัมพันธ์กับสังคมไทย อิทธิพลจากอาณาจักรขอมทำให้ศิวลึงค์แพร่เข้ามาในอีสานและพื้นที่

ปราสาทหิน เช่น พิมาย พนมรุ้ง วัดภู ในสังคมไทยความหมายถูกปรับเปลี่ยน เช่น การสร้างปลัดขิกท่ีสืบต้นตอ

มาจากศิวลึงค์ แต่ถูกเน้นในมิติด้านเครื่องรางของขลังและความศักดิ์สิทธิ์จากเกจิอาจารย์มากกว่าการบูชา 

พระศิวะ สิ่งนี้สะท้อนว่า ความเชื่อศิวลึงค์เมื่อเข้ามาสู่ไทยได้กลายเป็นความเชื่อพ้ืนบ้านผสมกับพุทธศาสนาจน

เกิดเป็นรูปแบบเฉพาะของไทย  

ดังนั้น องค์ความรู้ใหม่ที่สำคัญ คือ การศึกษาเรื่องศิวลึงค์ทำให้เข้าใจว่า แท้จริงแล้วเป็นสัญลักษณ์เชิง

จักรวาลและศักดิ์สิทธิ์ทางปรัชญา ไม่ใช่เพียงวัตถุท่ีเกี่ยวกับเพศ อีกท้ังยังสะท้อนการปรับตัวและผสมผสานของ

วัฒนธรรม–ศาสนาระหว่างอินเดีย กัมพูชาและไทย จนกลายเป็นความเชื่อแบบไทยท่ียังสืบทอดอยู่ในปัจจุบัน  

สรุป  

ศิวลึงค์ในศาสนาพราหมณ์–ฮินดูมิใช่เพียงสัญลักษณ์ทางเพศชายตามที่สังคมไทยมักเข้าใจ แต่แท้จริง

แล้วเป็นสัญลักษณ์เชิงจักรวาลที่สะท้อนพลังแห่งการสร้างสรรค์ ความศักดิ์สิทธิ์และความสมดุลระหว่างเพศ

ชายกับเพศหญิง โดยการอยู่คู่กับโยนีเป็นเครื่องแสดงถึงความเป็นเอกภาพที่ไม่อาจแยกออกจากกันได้ ตำนาน

และคัมภีร์ต่าง ๆ ที่กล่าวถึงกำเนิดของศิวลึงค์ ล้วนชี้ให้เห็นถึงความพยายามในการยกย่องความยิ่งใหญ่ของ

พระศิวะเหนือเทพองค์อื่น ๆ ตลอดจนการสร้างสัญลักษณ์ทางศิลปะและสถาปัตยกรรมที่แสดงถึงความศรัทธา

อย่างลึกซึ้งของศาสนิกชน การบูชาศิวลึงค์ไม่เพียงแต่สะท้อนความเชื่อทางศาสนา หากยังสะท้อนความ

ต้องการข้ันพ้ืนฐานของมนุษย์ เช่น ความม่ังคั่ง ความอุดมสมบูรณ์ สุขภาพที่ดี ฯลฯ ผ่านการเลือกใช้เครื่องบูชา

ที่มีนัยสำคัญแตกต่างกัน นอกจากนี้ อิทธิพลของศิวลึงค์ยังได้แพร่เข้าสู่สังคมไทยผ่านอาณาจักรขอมและ

ปรับเปลี่ยนให้ผสมผสานกับพุทธศาสนาและวัฒนธรรมท้องถิ่นจนเกิดเป็นความเชื่อเฉพาะ เช่น การสร้าง

เครื่องรางปลัดขิกท่ียังคงสืบรากมาจากศิวลึงค์ดั้งเดิม  

เอกสารอางอิง  

คมชัดลึก. (6 พฤศจิกายน 2565). พอเมือง นครศรีธรรมราช จัดพิธี อัญเชิญ ศิวลึงค โบราณ เตรียมสราง

เทวาลัยบูชา. ส ืบค้นเม ื่อ 1 มกราคม 2567, จาก https://www.komchadluek.net/amulet/ 

535451  

พงศธร ดาวกระจาย. (ม.ป.ป.). ปใหมไทยสักการะสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ณ ปราสาทพนมรุง. สืบค้นเมื่อ 1 มกราคม 

2567, จาก https://shorturl.at/Fb4x5 

พรหมศักดิ์ เจิมสวัสดิ์. (2566). (12 กุมภาพันธ์ 2566). “ศิวลึงค” เปนวัตถุเคารพท่ียิ่งใหญสุดของมนุษยได

อยางไร เผยรากตํานานตั้งแตโบราณ . สืบค้นเมื่อ 1 มกราคม 2567, จาก https://www.silpa-

mag.com/culture/article_35411  

สมมาตร์ ผลเกิด. (2561). ศิวลึงค์: ศาสนาศักดิ์สิทธิ์ของศาสนาพราหมณ์. วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตร

ปริทรรศน. 5 (1), 53-63.  

https://www.komchadluek.net/amulet/535451
https://www.komchadluek.net/amulet/535451
https://www.silpa-mag.com/culture/article_35411
https://www.silpa-mag.com/culture/article_35411


  
 

50 Journal of Academic Humanities Vol. 1 No. 1 | January – March 2024 

สยามคเณศ ดอทคอม. (ม.ป.ป.). ศิวลึงก สัญลักษณแทนองคพระศิวะ. สืบค้นเมื่อ 1 มกราคม 2567, จาก 

https://www.siamganesh.com/shiva_6.html 

สรศักดิ์ จันทร์วัฒนกุล. (2551). ประวัติศาสตรและศิลปะแหงอาณาจักรขอมโบราณ. กรุงเทพมหานคร: เมือง

โบราณ.  

สุขกมล วงศ์สวรรค์. (ม.ป.ป.). หลักฐานไวษณพนิกายและไศวนิกายในภาคใต. สืบค้นเมื่อ 1 มกราคม 2567, 

จาก h ttps://shorturl.at/CyorD  

อรุณศักดิ์ ก่ิงมณี. (2555). ทิพยนิยายจากปราสาทหิน. กรุงเทพมหานคร: ด่านสุธาการพิมพ์.  

Infuse Pictures. (4 November 2022). Kumbheshwar Temple: History in Nepali. Retrieved 1 

January 2024, from https://www.youtube.com/watch?v=uCU_DAMW_7M  


