
วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที่ 3  ฉบับที่ 1 (2568) : มกราคม – เมษายน 
    Academic Journal of Graduate School: Vol.3 No.1 (2025) : January - Aprill 

 47 

การสื่อสารผ่านความสัมพันธ์ระหว่างตัวบทจากการแต่งหน้าของร่างทรงในพิธีกรรมร าแม่สะเอง 
COMMUNICATION THROUGH TRANSTEXTUALITY FROM MAKEUP OF MEDIUMS 

IN MAE SA ENG FOLK DANCE RITUALS 
กฤษณ์ ค านนท์1* 
Krit Kamnon1* 

1รองศาสตราจารย์ ดร.สาขาวิชานิเทศศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏศรีสะเกษ 
1Assoc.Prof.Dr, Program in Communication, Faculty of Humanities and Social Sciences,  

Sisaket Rajabhat University 
*Corresponding Author E-mail : Web_webmaz@live.com 

   
  วันที่รับบทความ 10 กุมภาพันธ์ 2568 
  วันแก้ไขบทความ 27 เมษายน 2568 
  วันตอบรับบทความ 29 เมษายน 2568 

บทคัดย่อ (Abstract) 
 การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพมีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาลักษณะความสัมพันธ์ระหว่างตัวบทจากการ

แต่งหน้าของร่างทรงในพิธีกรรมรำแม่สะเอง และเพื่อศึกษาลักษณะการใช้รหัสแต่งหน้าของร่างทรงในพิธีกรรมรำ
แม่สะเอง บ้านโพนปลัด ตำบลสุขสวัสดิ์ อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ โดยใช้ระเบียบวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ ด้วย
ส ังเกตการณ์แบบมีส ่วนร ่วม ในล ักษณะการส ังเกตแบบมีส ่วนร ่วมในฐานะผ ู ้ส ังเกต  (Participant as-
observation) เกี ่ยวกับลักษณะการแต่งหน้าของร่างทรงในพิธีกรรมรำแม่สะเอง  จากผู ้ให้ข้อมูลหลัก (Key 
informants) ที่มาจากการคัดเลือกกลุ่มตัวอย่างแบบเจาะจง (Purposive sampling) รวมกับเทคนิคการเลือก
ตัวอย่างแบบลูกโซ่ (Snowball Sampling) จากผู้เชี่ยวชาญที่เป็นบุคคลที่มีความเกี่ยวข้องกับพิธีกรรมรำแม่สะเอง 
ซึ่งจำแนกเป็น 4 กลุ่ม คือ 1. ครูบาใหญ่แม่สะเอง จำนวน 1 คน 2. ครูบารองแม่สะเอง จำนวน 5 คน 3. ร่างทรง 
(เจ้าภาพ) จำนวน 1 คน 4. ผู้เข้าร่วมพิธี (คนในครอบครัวเจ้าภาพและญาติพี่น้องในสายตระกูล) จำนวน 5 คน 
ทั้งหมด จำนวน 12 คน ร่วมกับการวิเคราะห์เชิงพรรณนา (Descriptive Analytics) ผลการศึกษาพบว่า การ
แต่งหน้าของผู ้เข้าทรงแม่สะเองในพิธีกรรมรำแม่สะเอง ได้ปรากฏให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างตัวบท 
(transtextuality) 2 ลักษณะ คือ 1. การเชื่อมโยงตัวบท (Intertaxtuality) ในลักษณะของการยืมหรือสำเนาตัว
บทอ่ืนๆ (plagiarism) มาจากภาพของ “พระยาแถน” “ผีฟ้า” หรือ “เทวดา” 2. การเป็น “ทุติยบท” (hypertext) 
โดยการแต่งหน้าเป็นสื่อ (Media) ที่เกิดจากการเลียบแบบ (Imitation) จากการปะติดปะต่อมาจากภาพต้นแบบ 
(Model) ของ “พระยาแถน” “ผีฟ้า” หรือ “เทวดา ซึ่งทำหน้าที่ขยายตัวบทดั้งเดิม คือ ใบหน้าของผู้เข้าทรงที่ม ี
ฐานะเป็นตัวสื่อ (Medium) หรือเรียกว่า ปฐมบท (hypotext) ทั้งนี้พบว่า การแต่งหน้าของผู้เข้าทรงแม่สะเองได้ใช้
รหัสการแต่งหน้า (Makeup code) คือ การแต่งหน้าตามลักษณะบทบาทเฉพาะ (Character Makeup) โดยการ



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที่ 3  ฉบับที่ 1 (2568) : มกราคม – เมษายน 
    Academic Journal of Graduate School: Vol.3 No.1 (2025) : January - Aprill 

 
 48 

แต่งหน้าเกิดจากความคิด ความเชื ่อ ความรู ้สึกนึกคิด ผนวกรวมเข ้ากับจินตนาการ จนเกิดเป็นภาพนิมิต 
(Simulacrum) ที่กลายเป็นความจริงเชิงสมมุติ (Hyperreality) ที่เป็นความจริงในแบบของตนเอง ส่งผลให้เข้าใจ
อัตตของการสื่อสาร (meta communication) คือ “การบำบัดและเยียวยาจิตใจ” 
ค าส าคัญ (Keywords) : การสื่อสาร, ความสัมพันธ์ระหว่างตัวบท, การแต่งหน้า, ร่างทรง, รำแม่สะเอง 

 

Abstract   
 This article aimed to study characteristics and makeup code of transtextuality through 

makeup of mediums for Mae Sa Eng folk dance rituals in Ban Pone Palat, Suk Sawat Subdistrict, 
Phrai Bueng District, Sisaket Province.  Through a qualitative research methodology using 
participant observation in the form of participant as observer.  This study explores the makeup 
styles of spirit mediums in the Mae Sa Eng dance ritual. The key informants were selected through 
purposive sampling combined with the snowball sampling technique. The experts involved in the 
Mae Sa Eng dance ritual were classified into four groups:  1.  one chief Maesaeong master 2.  five 
assistant Maesaeong masters 3. one spirit medium (host) and 4. five ceremony participants (family 
members and relatives of the host) .  totaling 12 individuals.  The data were analyzed using 
descriptive analysis.  This study revealed that the trans- communication was consisted of 1) 
plagiarism in the transtextuality was the consequence of images from Thaen (mandate of heaven), 
Phi Fah (souls or spirits) or angels and 2) hypertext in makeup as a media was from the imitation 
of models of Thaen, Phi Fah or angels clarifying faces as a medium of the medium. Furthermore, 
makeup code of the medium was a character makeup using idea, belief, feeling and imagination, 
resulting simulacrum.  Its process was led to hyperreality which caused mental treatment and 
remedy (meta communication) eventually.  
Keywords: communication, transtextuality, makeup, mediums, Thai Northeastern folk dance (Mae 

Sa Eng dance) 

บทน า (Introduction)  
 พิธีกรรมการรักษาโรคภัยไข้เจ็บ เป็นพิธีกรรมความเชื่อที่มีเรื ่องของสิ่งลี ้ลับเหนือธรรมชาติ เข้ามา

เกี่ยวข้อง คนสมัยก่อนเชื่อว่าสิ่งลี้ลับเหนือธรรมชาติ คือ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ผู้ทรงอิทธิฤทธิ์ ทรงพลัง อำนาจ เป็นผู้รู ้ 
ผู้สร้างและสามารถช่วยเหลือมนุษย์โลกให้รอดพ้นจากภัยอันตรายต่างๆ ได้ ด้วยเหตุนี้เมื่อมีผู้เจ็บไข้ได้ป่วยและไม่
ทราบสาเหตุ จึงมีการจัดพิธีกรรมรักษาขึ้น โดยมี “ร่างทรง” ผู้ที่สามารถติดต่อสื่อสารกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์และอัญเชิญ



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที่ 3  ฉบับที่ 1 (2568) : มกราคม – เมษายน 
    Academic Journal of Graduate School: Vol.3 No.1 (2025) : January - Aprill 

 
 49 

ให้เข้ามาสิงสถิตในร่างเพื่อทำนายสาเหตุของอาการเจ็บไข้ได้ป่วยและทำการรักษาผู้ป่วย (กลิ่น คงเหมือนเพชร, 
2555) 

 ชาวกูย บ้านโพนปลัด ตำบลสุขสวัสดิ์ อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ มีการนับถือพระพุทธศาสนาควบคู่
ไปกับการนับถือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ผีสาง และเทวดาเป็นความเชื่อมาตั้งแต่สมัยบรรพกาลจนมาถึงปัจจุบัน โดยได้จำแนก
ผีออกเป็น 2 ประเภท คือ ผีดีคอยคุ้มครองให้อยู่เย็นเป็นสุขและปกปักรักษาชาวบ้าน และก็ทำให้ทำเกิดความเดือน
ร้อน ความลำบาก และการเจ็บไข้ได้ป่วยได้เมื่อกระทำผิดจารีตประเพณี คือ ผีสะเอิง ผีแถน ผีปูผีตา และผีบรรพ
บุรุษ ส่วนผีร้ายมักทำให้เกิดเหตุเภทภัย ภยันอันตราย และเจ็บป่วยได้ คือ ผีเปรตและมีปอบ ชาวกูยนับถือจึงมีการ
นับถือ ผีสะเอง ผีสะเอิง และผีแถน  

 สะเอิง เป็นภาษากูย หมายถึง ผีแม่มด ชาวกูยเชื่อว่าในลักษณะผสมผสานพราหมณ์ พุทธ ผี โดยมีความ
เชื่อว่า ผีแม่มดเป็นผีที่อยู่ในประเภทเดียวกับผีฝ้า ผีแถน พิธีกรรมฟ้อนสะเองนี้เป็นพิธีกรรมการเข้าทรงผีแม่มด 
เพ่ือรักษาโรคภัยไข้เจ็บ อันเนื่องมาจากการผิดครู ผิดผี ผิดของรักษา เช่น ถูกผีวิญญาณบริซาดกระทำ จึงกลายเป็น
ผีที่อดอยาก วิณญาณร่อนเร่พเนจร ไม่มีศาลสิงสถิต โดยเชื่อว่าสาเหตุที่ผีกระทำให้เจ็บป่วย เนื่องจากกระทำผิดต่อ
ผีบรรพบุรุษหริอทำผิดต่อข้อห้าม (Taboo) และของรักษาต่างๆ ที่เป็นจารีตของสังคม (กนกวรรณ ระลึก, 2542: 
4) ทุกปีชาวกูย บ้านโพนปลัด ตำบลสุขสวัสดิ์ อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ ได้มีการจัดพิธีเซ่นสรวงบูชาเลี้ยงผี
สะเอง ในการประกอบพิธีกรรมส่วนใหญ่มาจากในชุมชนมีผู้ป่วยที่ทางการแพทย์หรือวิทยาศาสตร์ไม่สามารถรักษา
ได้ จึงต้องมีเข้าหาหมอทรงเพื่อหาสาเหตุของความเจ็บป่วยด้วยการประกอบพิธีกรรมรำแม่สะเอง 

 พิธีกรรม “แม่สะเอง” เป็นการแก้บน นำเครื่องเซ่นไหว้บูชา บรรเลงดนตรีประกอบ นำนาฏกรรมร่ายรำ 
เต้นร้อง เพื่อบูชาและแสดงความเคารพนับถือ โดยร่างทรงจะติดต่อสื่อสารกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์และอัญเชิญให้เข้ามาสิง
สถิตในร่างและรับเอากำเนิดหรือสะเองมาเป็นเครื่องบูชาประจำบ้านต่อไป สร้างความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล 
ครอบครัวและชุมชนให้เหนียวแน่น (ศิริรัตน์ ไชยศิวามงคล และคณะ, 2565: 194-195) พิธีกรรมรำแม่สะเองถูก
นำเข้ามาใช้เพื่อยกระดับของสภาวะทางด้านจิตใจของผู้ป่วยที่อยู่ในสภาวะความเครียด วิตกกังวลทางด้านจิตใจ
และความเจ็บป่วยทางด้านร่างกาย เพ่ือให้เกิดการผ่อนคลายความรู้สึก ฉะนั้นพิธีกรรมรำแม่สะเองจึงเป็นการสร้าง
พลังทางอารมณ์ความรู้สึก (Emotional energy) และสร้างอารมณ์ร่วมกัน (Collective emotion) อันนำไปสู่การ
ประพฤติปฏิบัติตามคติความเชื่อ จารีต ประเพณีและบรรทัดฐานของสังคม  

 เมื่อพิจารณาถึงพิธีกรรมรำแม่สะเอง ถือเป็นกระบวนการสื่อสารกระบวนการหนึ่งที่การใช้องค์ประกอบ
ต่างๆ ในพิธีกรรม เช่น การแสดง การร่ายรำ การร้องกลอนลำ เครื่องดนตรี เครื่องแต่งกาย เครื่องคาย และเครื่อง
สังเวย การไหว้ครู ที่ล้วนแล้วแต่สื่อความหมายในบริบทนั้นๆ  เมื่อพิจารณาถึงพิธีกรรมรำแม่สะเอง ในแต่ละช่วง
ล้วนก็มีการสนทนาโต้ตอบกันระหว่างผู้ร่วมพิธีกรรมทุกคนในฐานะตัวแทนหรือร่างทรงของผีฟ้าคล้ายกับการแสดง
ละครรูปแบบหนึ่งที่มีการสื่อสารในหลายระดับ ปรากฏให้เห็นจากการสื่อสารผ่านการสนทนาโต้ตอบกันระหว่าง 
“ผีฝ้า” กับร่างทรง ร่างทรงกับผู้ป่วย และร่างทรงกับผู้เข้าร่วมพิธี ซึ่งเป็นการสื่อสารที่ช่วยบำบัดเยียวยา ลดภาวะ



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที่ 3  ฉบับที่ 1 (2568) : มกราคม – เมษายน 
    Academic Journal of Graduate School: Vol.3 No.1 (2025) : January - Aprill 

 
 50 

ความตึงเครียดทางด้านจิตใจ ซึ่งส่งผลให้ผู้ป่วยและผู้ร่วมพิธีกรรมเกิดมีสุขภาพจิตที ่ดี มีกำลังใจ มีแรงผลักดันใน
การที่จะเผชิญปัญหา แก้ไขปัญญา และต่อสู้ชีวิตต่อไป 

 ในพิธีกรรมรำแม่สะเอง ของชาวกูย บ้านโพนปลัด ตำบลสุขสวัสดิ์ อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ ผู้วิจัย
สังเกตเห็น “ร่างทรง” ได้มีการใช้แป้งฝุ่นทาลงบนใบหน้าในขณะที่ประกอบพิธีกรรม ซึ่งการทาแป้งฝุ่นนั้นก็
เปรียบเสมือนการแต่งหน้า ผู้วิจัยเชื่อว่า การสื่อสารที่เกิดขึ้นในปัจจุบัน ส่วนใหญ่ไม่ได้เป็นชิ้นงานที่เป็นต้นฉบับ 
(Original) แต่เกิดจากการแปลงรูปของการสื่อสารจากที่เคยมีมาก่อน ดังนั้นผู้วิจัยจึงพิจารณาว่า การแต่งหน้าเป็น
การสื่อสาร (Makeup as communication) ที่สามารถสื่อความหมายได้อย่างมากมาย และแม้แต่การทาแป้งเพียง
ก็ถือว่าเป็นการแต่งหน้าได้เช่นเดียวกัน สำหรับการสื่อสารด้วยการแต่งหน้าในพิธีกรรมรำแม่สะเองได้เกิดจากการ
แปลงรูปการสื่อสารของใบหน้าดั้งเดิมของร่างทรงที่เป็นตัวสื่อ (Medium) และเมื่อเกิดการแต่งหน้า (การทาแป้ง
ฝุ่น) ใบหน้าก็กลายไปเป็นตัวสื่อ (Media) อีกตัวที่ซ้อนทับกันการสร้างและสื่อความหมายในบริบท (Context) ของ
พิธีกรรมรำแม่สะเอง  

 ผู้วิจัยสนใจเรื่องการสื่อสารด้วยการแต่งหน้าของร่างทรงในพิธีกรรมรำแม่สะเอง โดยการแต่งหน้าของ
ร่างทรงนั้นไม่ได้ถูกนำมาใช้เพื่อสร้างความงามเพียงอย่างเดียว แต่การแต่งหน้าเปรียบเสมือน“หน้ากาก” ที่ถูก
นำมาใช้เพื่อปกปิด อำพราง และเสริมสร้างบุคลิกลักษณะและช่วยในการแสดงสถานะภาพ บทบาทและหน้าที่
ให้แก่มนุษย์ไปตามแต่จุดประสงค์ที่แตกต่างกัน ดังนั้นในการวิจัยนี้ได้ศึกษาผ่านฐานคิดของสำนักเทคโนโลยีเป็น
ตัวกำหนด (Technological Determinism) โดยนิยามการสื ่อสารที ่ว ่า “การสื ่อสารคือการสร้างและการ
แลกเปลี่ยนของความหมาย” มุ่งศึกษาลักษณะความสัมพันธ์ระหว่างตัวบทจากการแต่งหน้าของร่างทรงในพิธีกรรม
รำแม่สะเอง และลักษณะการใช้รหัสแต่งหน้าของร่างทรงในพิธีกรรมรำแม่สะเอง บ้านโพนปลัด ตำบลสุขสวัสดิ์ 
อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ โดยการแต่งหน้าสามารถสร้าง แลกเปลี ่ยนความหมาย และสามารถขยาย
ประสบการณ์การรับรู้ของมนุษย์ให้กว้างขวางออกไปอย่างไม่หยุดยั้ง  โดยมีประโยชน์ต่อสมาชิกในชุมชนทางด้าน
กานบำบัดสภาพจิตใจ การดำรงชีวิต และผสานความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล กลุ่มคน ครอบครัวและชุมชนให้
เหนียวแน่นและกลมเกลียวกัน 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย (Research Objectives)  
 1. เพื่อศึกษาลักษณะความสัมพันธ์ระหว่างตัวบทจากการแต่งหน้าของร่างทรงในพิธีกรรมรำแม่สะเอง 
บ้านโพนปลัด ตำบลสุขสวัสดิ์ อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ 
 2. เพื่อศึกษาลักษณะการใช้รหัสแต่งหน้าของร่างทรงในพิธีกรรมรำแม่สะเอง บ้านโพนปลัด ตำบลสุข
สวัสดิ์ อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ 
 
 
 



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที่ 3  ฉบับที่ 1 (2568) : มกราคม – เมษายน 
    Academic Journal of Graduate School: Vol.3 No.1 (2025) : January - Aprill 

 
 51 

ประโยชน์ของการวิจัย 
งานวิจัยนี้ทำให้เข้าใจลักษณะความสัมพันธ์ระหว่างตัวบทและการใช้รหัสในการแต่งหน้าของร่างทรงใน

พิธีกรรมรำแม่สะเอง ซึ่งองค์ความรู้ที่ได้สามารถนำไปต่อยอดทางด้านการสร้างสรรค์ผลงานทางด้านการสื่อสาร 
และสามารถผลิตสื่อ ผลิตชิ้นงาน และผลิตผลงานทางด้านนิเทศศาสตร์ที่สามารถขยายประสบการณ์ด้านการรับรู้
และสร้างเกิดความเข้าใจร่วมกัน (Mutual understanding) ของสมาชิกในสังคมได้ 

 
ขอบเขตของการวิจัย 

การวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้จำกัดขอบเขตของงานวิจัยโดย ศึกษาเฉพาะการสร้างความหมายของการแต่งหน้า
ของร่างทรงในพิธีกรรมรำแม่สะเองที่ปรากฏในพิธีกรรมแม่สะเองของชาวกูย บ้านโพนปลัด ตำบลสุขสวัสดิ์ อำเภอ
ไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ ในปี พ.ศ. 2565 เท่านั้น 
 
ข้อสันนิษฐานในงานวิจัย 

การแต่งหน้าของร่างทรงในพิธีกรรมรำแม่สะเองเกิดจากความสัมพันธ์ระหว่างตัวบทในลักษณะที่แตกต่าง
กันออกไป สำหรับการใช้รหัสแต่งหน้าเป็นการใช้รหัสที่เปรียบเสมือนจารีต ทำเนียมปฏิบัติที่ช่วยเสริมสร้างและ
ส่งเสริมถึงบุคลิกลักษณะของผู้เข้าทรงในขณะที่ประกอบพิธีกรรมรำแม่สะเอง ทั้งนี้การแต่งหน้าที่เกิดขึ้นสามารถ
กำหนด ขยายประสบการณ์ในการรับรู้ และช่วยบำบัดรักษาทางด้านจิตใจให้แก่ผู้ป่วยที่เป็นสมาชิกในชุมชนได้ 
 
แนวคิด ทฤษฎี และงานวิจัยท่ีเกี่ยวข้อง 
 1. แนวคิดเรื่องความสัมพันธ์ระหว่างตัวบท (transtextuality) 

 Gerard Genette ใช้แนวคิดเรื่อง Transtextuality เพื่อแสดงให้เห็นว่าตัวบทสามารถถูกแปลออกมา
อย่างมีระบบและมีความหมายที ่สามารถเข้าใจได้และการกระทำเช่นนั ้น Genetted ได้แยกย่อยคำว ่า 
Transtextuality ออกเป ็นอ ีก 5 ประเภท (อ ้างถ ึงในเจร ิญพงศ ์  ศร ีก ุล , 2550) ได ้แก ่  Intertextuality 
Paratextuality Metatextuality และ Architextuality ดังนี้  
  1.1 ลักษณะสัมพันธบท (Intertextuality) คือ ลักษณะความสัมพันธ์ของตัวบท 2 ตัวบทหรือ
มากกว่าที่ปรากฏอยู่ร่วมกันหรือการที่ตัวบทหนึ่งปรากฏอยู่ในตัวบทอื่นๆ ซึ่งเกิดขึ้น ในลักษณะต่างๆ ไม่ว่าจะ
ปรากฏชัดเจนมากหรือน้อยก็ตาม  
  1.2 ลักษณะการเป็นปรสิตของตัวบท (Paratextuality) เป็นความสัมพันธ์ของตัวบทที่เรียกว่า 
“ปรสิตสาร” ซึ่งอยู่แวดล้อมตัวบทและช่วยประกอบตัวบทนั้นๆ เป็นตัวบทที่สมบูรณ์  
  1.3 ลักษณะอัตตะของตัวบท (Metatextuality) เป็นลักษณะความสัมพันธ์ของตัวบทซึ่งเชื่อมโยง
สัมพันธ์กันในลักษณะที่ตัวบทหนึ่งทำหน้าที่อธิบายอีกตัวบทหนึ่ง  



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที่ 3  ฉบับที่ 1 (2568) : มกราคม – เมษายน 
    Academic Journal of Graduate School: Vol.3 No.1 (2025) : January - Aprill 

 
 52 

  1.4 ลักษณะการเป็นทุติยบท (Hypertextuality) หรือลักษณะตัวบทลำดับที ่สอง ซึ ่งเป็น
ความสัมพันธ์ของตัวบทโดยตัวบทหนึ่งซึ่งเกิดข้ึนภายหลัง เรียกว่า ทุติยบท ทำหน้าที่ขยายอีกตัวบทหนึ่งซึ่งเคยมีอยู่
เดิม เรียกว่า ปฐมบท ซึ่งอยู่ในรูปแบบของการเลียนแบบ การผสมผสาน ลักษณะของตัวบทเดิม การล้อเลียนตัวบท
เดิมและสุดท้าย  
  1.5 ลักษณะพันธุบท (Architextuality) พันธุบท เป็นความสัมพันธ์ที่รวมเอาความเชื่อมโยงของ
ตัวบท แต่ละตัวบทต่อสิ่งที่ตัวบทนั้นนำเสนอ 

 สำหรับการวิจัยนี้ผู้วิจัยได้แนวคิดเรื่องความสัมพันธ์ระหว่างตัวบทมาวิเคราะห์ลักษณะสัมพันธบทและ
ลักษณะการเป็นทุติยบท เพื่อวิเคราะห์ลักษณะของการแต่งหน้าของร่างทรงในพิธีกรรมรำแม่สะเองที่เป็นตัวบท 
(text) หรือตัวสาร (Message) มีความลักษณะการเชื่อมโยงตัวบทกับตัวบทอ่ืนๆ ในการสื่อความหมายให้เกิดข้ึน 

2. แนวศิดสัญญะวิทยา (Semiology) 
 ผู้วิจัยใช้ฐานคิดผ่านมุมมองของ John Fiske (1990) ที่ได้นำเสนอวิธีการที่ใช้ในการสำหรับการศึกษา

สัญญะวิทยา (Semiology) หรือสัญศาสตร์ (Semiotics) โดยให้ความสำคัญในการศึกษา 3 ส่วน คือ   
 1. การศึกษาเรื ่องของสัญญะ (Sign) เป็นการศึกษาถึงความแตกต่างของเครื ่องหมายต่างๆ เป็น
การศึกษาถึงวิธีการสื่อความหมาย โดยอาศัยความสัมพันธ์ของความหมายที่เกิดจากข้อตกลงของผู้ใช้ความหมายซึ่ง
เป็นผู้ประกอบสร้างเครื่องหมายในการสื่อความหมายขึ้นมาใช้ในแต่ละสังคมวัฒนธรรม  
 2. การศึกษาในเรื่องรหัส (Code) หมายถึง ระบบสัญญะซ่ึงเป็นกฎเกณฑ์หรือธรรมเนียมปฏิบัติที่เป็นที่
ยอมรับของคนในแต่ละสังคมวัฒนธรรม โดยเป็นรหัสพฤติกรรมและรหัสการใช้ความหมายที่อยู่ในลักษณะ
ของสัญญะต่างๆ ที่ปรากฏอยู่เฉพาะในสังคมและวัฒนธรรมนั้น  
 3. วัฒนธรรม (Culture) คือ สัญญะ (Sign) และรหัส (Code) จะมีการทำงานหรือปฏิบัติการที่อยู่ใน
แต่ละวัฒนธรรม ดังนั้นสัญญะและรหัสนั้นจะดำรงและมีความสัมพันธ์หรืออยู่ภายใต้กรอบของแต่ละวัฒนธรรม
และท่ีสำคัญก็คือมันจะมีความหมายเฉพาะเมื่ออยู่ในวัฒนธรรมนั้นๆ 

 สำหรับการวิจัยนี้ผู้วิจัยได้นำแนวคิดสัญญะวิทยามากรอบในการวิเคราะห์ถึงการแต่งหน้าที่มีฐานะเป็น
บทหรือตัวสารที่เกิดจากนำเอาเครื่องหมายหรือสัญญะต่างๆ มาผสมรวมกันผ่านการจัดการด้วยการใช้รหัส เพื่อ
สร้างความหมายของการแต่งหน้าของร่างทรงในพิธีกรรมรำแม่สะเองให้เกิดขึ้น 
 3. แนวคิดเรื่องสื่อก็คือสาร (Medium is the message) 

 แนวคิดพื้นฐานของ McLuhan (1964) ต่อเทคโนโลยีการสื่อสรที่เข้ามาเกี่ยวข้องกับประสบการณ์ของ
มนุษย์ กล่าวคือ สื่อทุกชนิด (Media) คือ สิ่งที่มีอิทธิพลต่อการขยายด้านประสบการณ์ด้านผัสสะของมนุษย์ 
(Extension of Experience) สำหรับความสนใจเรื่องสื่อกับประสบการณ์ของมนุษย์นั้นจุดเด่นของ McLuhan อยู่
ท ี ่ เขาไม่สนใจว่า “คนเรามีประสบการณ์กับอะไร” (what we experience) แต่กลับสนใจว่า “คนเรามี
ประสบการณ์อย่างไร” (How we experience) หากพูดในภาษาการ สื่อสารก็คือ McLuhan ไม่ได้สนใจ “เนื้อหา



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที่ 3  ฉบับที่ 1 (2568) : มกราคม – เมษายน 
    Academic Journal of Graduate School: Vol.3 No.1 (2025) : January - Aprill 

 
 53 

ของข่าวสาร”(Content) หากแต่สนใจ “รูปแบบของสื่อ” (form/media) ดังที่อยู่ในข้อสรุปสั้นๆ ของเขาที ่ว่า 
“เพียงแค่ตัวสื่อก็เป็นสารแล้ว” (medium is the message) เนื่องจาก McLuhan คิดว่าเพียงแค่การเปลี่ยนตัวสื่อ
เท่านั้น ก็จะสร้างผลกระทบให้เกิดการเปลี่ยนแปลงกับประสบการณ์ของมนุษย์แล้ว (กาญจนา แก้วเทพ, 2541: 
230 - 238) 

 ผู้วิจัยเห็นว่าการแต่งหน้าเป็นตัวสื่อที่สามารถนำหนดความหมายและขยายประสบการณ์ในการรับรู้ของ
มนุษย์ให้กว้างขวางออกไปได้อย่างไม่มีที่สิ้นสุด และการแต่งหน้ายังเป็นส่วนขยายทางด้านจิตใจที่มีผู้ต่อการรับรู ้
ของสมาชิกในสังคม ในขณะเดียวกันการแต่งหน้าก็เป็นการสื่อสารในลักษณะ “สื่อก็คือสาร” จึงนำแนวคิดนี้มาเป็น
กรอบแนวคิดในการวิเคราะห์ในการวิจัยนี้ 
 4. แนวคิดภาพนิมิต (Simulacrum) 

 Baudrillard (1999 อ้างถึงใน วริยา นาคจิรังกูร, 2541) ยังมองว่าการลอกเลียนแบบนี้ทำให้เกิดรูปแบบ
การจำลองของความจริงที่ปราศจากต้นกำเนิดหรือความจริง นั้นก็คือความจริงนั่นเอง ของเขตของความเหนือจริง
นี้ คือ การทำความจริงและจินตนาการได้ผนวกเข้าด้วยกัน จนเราไม่สามารถแยกได้ว่าอะไรคือจริงอะไรคือปลอม 
ดังนั้นความจริงกับการลอกเลียนแบบ จึงเป็นสิ่งที่เราสามารถเข้าไปมีประสบการณ์ได้โดยไม่มีความแตกต่างกันและ
จริงๆ แล้วการลอกเลียนแบบยังทำให้เกิดประสบการณ์ที่สมจริงยิ่งกว่าความจริงของมันเสียอีก ดังนั้นเมื่อเส้นแบ่ง
ระหว่างความจริงและจินตนาการถูกกลบไป ความไม่จริงก็ไม่จำเป็นต้องได้รับการตรวจสอบ ความเหนือจริงจึงมีร
ลักษณที่เป็นจริงมากกว่าจริง เพราะเป็นสิ่งเดียวกันที่อยู่ในยุคนี้ ในมุมมองของ วุฒินันท์ สุนทรขจิต ( 2551: 303) 
กล่าวว่า ภาพนิมิต อันหมายถึงสิ่งที่เกิดขึ้นตามมาจากการที่ผู้คนหรือผู้บริโภคยอมรับว่า สิ่งต่างๆ ที่ถูกทำเลียนแบบ
หรือทำเสมือนจริงนั้น คือ ความจริงและเกิดเป็นภาพนิมิตหรือจินตนาการที่เก่ียวข้องขึ้นในความรู้สึก 

 ผู้วิจัยได้นำแนวความคิดเรื่องภาพนิมิต เพ่ือนำมาใช้อธิบายถึงลักษณะของการแต่งหน้าของผู้เข้าทรงแม่
สะเองเกิดเป็นภาพนิมิต ซึ ่งถูกทำเทียมหรือจำลองขึ ้นมาจนกลายเป็นความจริงในแบบของตนเอง และไม่
จำเป็นต้องไปตามหาความเป็นจริงของการแต่งหน้าของผู้เข้าทรงแม่สะเองในพิธีกรรมรำแม่สะเองอีกต่อไป 
 5. แนวคิดเกี่ยวกับพิธีกรรมร าแม่สะเอง 

 พิธีสะเอง เป็นพิธีกรรมที่เกิดจากความเชื่อและความศรัทธาในการรักษาคนไข้ด้วยวิธีการประกอบ
พิธีกรรม สาเหตุที่ประกอบพิธีกรรมนี้เกิดจากมีชาวบ้านหรือสมาชิกในครอบครัวไม่สบายเกิด การเจ็บไข้ได้ป่วย
ถึงแม้จะรักษาด้วยวิธีการทางแพทย์ปัจจุบันแล้วยังไม่หายก็จะประกอบพิธีกรรมการ เล่นสะเองหรือการรำสะเอง
ขึ้นมาเพื่อรักษาผู้ป่วย (พนาสินธุ์ ศรีวิเศษ, 2562: 29) พิธีกรรมเล่นสะเอง ในจังหวัดศรีสะเกษ เนื่องจากชาวไทย
กวยมักสร้างชุมชนอยู่ตามป่าตามเขา พ่ึงพาสิ่งศักดิ์สิทธิ์และลี้ลับ จึงเล่นสะเองเพื่อขอพรจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์ และดวง
วิญญาณของบรรพบุรุษ ให้ปกปักรักษา โดยการติดต่อผ่านร่างทรงของแม่สะเอง เพื่อรำลึกถึงคุณงามความดีของ
บรรพบุรุษ การเล่นสะเองของชาวไทยกุยนี้จะมีกลองและฆ้อง ผู้ชายตีกลอง แลฆ้อง (วีระ สุดสังข์, 2542)  



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที่ 3  ฉบับที่ 1 (2568) : มกราคม – เมษายน 
    Academic Journal of Graduate School: Vol.3 No.1 (2025) : January - Aprill 

 
 54 

 พิธีกรรม “แม่สะเอง” ความเชื่อตั้งแต่บรรพชนของชาวกูยในพื้นที่จังหวัดศรีสะเกษที่เชื่อในวิญญาณ
บรรพบุรุษ ผีและขวัญว่าเป็นพลังความเชื่อพื้นฐานที่กำหนดวิถีชีวิตในแง่ม ุมต่างๆ เกิดพฤติกรรมส่งผลในทุกด้าน
สร้างความม่ันใจ พลังความคิด ปัญญาในการแก้ปัญหาหรือปรับตัว สร้างแรงบันดาลใจความสามัคคี พิธีกรรมต่อสิ่ง
ที่เหนือธรรมชาติที่ไม่มีตัวตน จากอดีตจนปัจจุบันนำนาฏกรรมมาใช้ในการฟ้อนขอฝน รักษาโรค สู่ขวัญบวงสรวง
ต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ (ธีรารัตน์ ลีลาเลิศสุระกุล, 2559: 106) ดังนั้นพิธีกรรมรำสะเองจึงถือเป็นพิธีกรรมที่มีความ
เกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตของของชาวกูย บ้านโพนปลัด ตำบลสุขสวัสดิ์ อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ ที่มีความเชื่อ
วิญญาณของบรรพบุรุษ เทวดา และศักดิ์สิทธิ์ โดยพิธีกรรมรำแม่สะเองช่วยให้ปกปักรักษาผ่านร่างทรงของแม่สะ
เองถือเป็นการให้กำลังใจจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์ของชาวกูย ผู้วิจัยจึงนำแนวคิดดังกล่าวมาใช้เป็นความรู้พื้นฐานเกี่ยวกับ
การรำแม่สะเองในการวิเคราะห์เนื้อหาของการวิจัย 
 
ระเบียบวิธีการวิจัย 

 การวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยใช้ระเบียบวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้การสังเกตการณ์
แบบมีส่วนร่วม (Participant Observation) ในลักษณะการสังเกตแบบมีส่วนร่วมในฐานะผู้สังเกต (Participant 
as-observation) ร่วมกับการใช้การสัมภาษณ์แบบไม่เป็นทางการ ( Informal interview) และการสัมภาษณ์
เจาะลึก (In-depth interview) กับผู้ให้ข้อมูลหลัก (Key informants) โดยการใช้วิธีการคัดเลือกกลุ่มตัวอย่างแบบ
เจาะจง (Purposive sampling) รวมกับเทคนิคการเลือกตัวอย่างแบบลูกโซ่ ( Snowball Sampling) จาก
ผู้เชี่ยวชาญที่เป็นบุคคลที่มีความเกี่ยวข้องกับพิธีกรรมรำแม่สะเอง ซึ่งจำแนกเป็น 4 กลุ่ม คือ 1. ครูบาใหญ่แม่สะ
เอง จำนวน 1 คน 2. ครูบารองแม่สะเอง จำนวน 5 คน 3. ร่างทรง (เจ้าภาพ) จำนวน 1 คน 4. ผู้เข้าร่วมพิธี (คนใน
ครอบครัวเจ้าภาพและญาติพ่ีน้องในสายตระกูล) จำนวน 5 คน ทั้งหมด จำนวน 12 คน ร่วมกับการใช้ประสบการณ์
ของผู้วิจัยในฐานะที่เป็นช่างแต่งหน้ามาเป็นเครื่องมือในการเก็บข้อมูล โดยผู้วิจัยได้ประกอบอาชีพเป็นช่างแต่ง
หน้าที่มีประสบการณ์มากกว่า 20 ปี โดยใช้การวิเคราะห์เชิงพรรณนา (Descriptive Analytics) เพื่อนำไปสู่การ
วิเคราะห์เนื้อหา หาข้อสรุปและความชัดเจน การเก็บรวบรวมข้อมูลใช้แบบสัมภาษณ์ 
 

ผลการวิจัย (Research Results) 
 1. ลักษณะความสัมพันธ์ระหว่างตัวบทจากการแต่งหน้าของร่างทรงในพิธีกรรมร าแม่สะเอง บ้าน
โพนปลัด ต าบลสุขสวัสดิ์ อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ 

 ผลการวิจัยพบว่า การแต่งหน้าของผู้เข้าทรงแม่สะเองในพิธีกรรมรำแม่สะเอง ได้ปรากฏให้เห็นถึง
ความสัมพันธ์ระหว่างตัวบทห (transtextuality) 2 ลักษณะ คือ ลักษณะที่หนึ่ง คือ ความสัมพันธ์ระหว่างตัวบทใน
ลักษณะของการเชื่อมโยงตัวบท (Intertaxtuality) ในลักษณะของการยืมหรือสำเนาตัวบทอื่นๆ (plagiarism) มา
จากภาพของ “พระยาแถน” “ผีฟ้า” หรือ “เทวดา” โดยลักษณะการแต่งหน้าด้วยการทาแป้งฝุ่นบนใบหน้าด้วยสี
ขาว มีลักษณะของการเชื่อมโยงตัวบทกับลักษณะใบหน้าของ “เทวดา” โดยชาวอีสานมีความเชื่อว่า พระยาแถน



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที่ 3  ฉบับที่ 1 (2568) : มกราคม – เมษายน 
    Academic Journal of Graduate School: Vol.3 No.1 (2025) : January - Aprill 

 
 55 

หรือผีฟ้า โดยสำหรับคำว่า “แถน” เป็นคำเรียกรวมถึงเทวดา แถนถือเป็นเทวดาที่อยู่ในระดับที่สูงเปรียบเสมือน 
“พระอินทร์” ส่วนคำว่า “ผีฟ้า” จึงเปรียบเสมือนเป็นเทวดามากกว่าเป็นผี โดยมีสถานะเป็นผีที่อยู่ในระดับสูงกว่า
ผีประเภทอื่นๆ ดังที่ครูบาใหญ่แม่สะเอง ได้กล่าวว่า “แป้งสีขาวเป็นของบริสุทธิ ์ มันเป็นตัวแทนของผีฟ้า” 
เช่นเดียวกับ ครูบารองแม่สะเอง ที่กล่าวว่า “ผีฟ้า เปรียบเสมือนเทวดา เมื่อประกอบพิธีกรรมจึงต้องทาแป้งขาว 
เพ่ือให้รู้ว่าทางมาในพิธีแล้ว” 

 ลักษณะที่สอง คือ ความสัมพันธ์ระหว่างตัวบทในลักษณะของการเป็น “ทุติยบท” (hypertext) โดยการ
แต่งหน้าเป็นสื่อ (Media) ซึ่งทำหน้าที่ขยายตัวบทดั้งเติม คือ ใบหน้าของผู้เข้าทรงที่มีฐานะเป็นตัวสื่อ (Medium) 
หรือเรียกว่า ปฐมบท (hypotext) กล่าวคือ การแต่งหน้าของผู้เข้าทรงแม่สะเองในพิธีกรรมรำแม่สะเอง อยู่ใน
รูปแบบของการเลียบแบบ (Imitation) ที่มีส่วนมาจากต้นแบบ (Model) โดยมีการปะติดปะต่อมาจากภาพของ
“พระยาแถน” “ผีฟ้า” หรือ “เทวดา” ที่เข้ามาผสมรวมกับปฐมบทผสมรวมเข้าด้วยกัน ซึ่งเป็นการเลียนแบบใน
ลักษณะที่ปราศจาก “การเสียดสี” แต่เป็นการสร้างตัวบทขึ้นใหม่ที่ได้ผสมผสานกับการใช้จินตนาการสร้างสรรค์ 
(Creative Imagination) ซึ ่งปรากฏให้เห็นอย่างเด่นชัดออกมาในระดับผิวหน้า (Surface Level) ดังนั ้นจาก
ลักษณะความสัมพันธ์ระหว่างตัวบทที่เกิดขึ้นจากการแต่งหน้าของร่างทรงในพิธีกรรมรำแม่สะเอง ถือเป็นการผลิต
ซ้ำภาพของ “พระยาแถน” “ผีฟ้า” หรือ “เทวดา” ที่สื่อความหมายถึงความบริสุทธิ์ ความสงบ และความดีงาม 
โดยถือเป็นส่วนขยายความรู้สึกทางด้านจิตใจให้แก่ผู้ร่วมพิธีกรรมให้เกิดความสุข ความสบาย อยู่ดีกินดี และแคล้ว
คลาดปลอดภัยจากอันตราย 
 2. ลักษณะการใช้รหัสแต่งหน้าของร่างทรงในพิธีกรรมร าแม่สะเอง บ้านโพนปลัด ต าบลสุขสวัสดิ์ 
อ าเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ 

 ผลการวิจัยพบว่า การแต่งหน้าของผู้เข้าทรงแม่สะเองได้ใช้รหัสการแต่งหน้า (Makeup code) คือ  การ
แต่งหน้าตามลักษณะบทบาทเฉพาะ (Character Makeup) ในบทบาทของ “พระยาแถน” “ผีฟ้า” หรือ “เทวดา” 
โดยการแต่งหน้าเกิดจากความคิด ความเชื่อ ความรู้สึกนึกคิด ผนวกรวมเข้ากับจินตนาการ จนเกิดเป็นภาพนิมิต 
(Simulacrum) ที่กลายเป็นความจริงเชิงสมมุติ (Hyperreality) ที่เป็นความจริงในแบบของตนเอง สำหรับการใช้
รหัสแต่งหน้าของร่างทรง ส่งผลให้สามารถเข้าใจถึงอัตตของการสื่อสาร (meta communication) คือ “การบำบัด
และเยียวยาจิตใจ” ทั้งนี้การแต่งหน้าของผู้เข้าทรงแม่สะเองนั้นมีฐานะเป็นตัวสื่อ (Medium) ที่มีบทบาทในการ
กำหนดเนื้อหาของตัวบท (Text) หรือตัวสาร (Massage) ให้ถ่ายทอดความหมายภายใต้บริบท (Context) ของ
พิธีกรรมรำแม่สะเอง  

 ทั้งนี้ในการสื่อความหมายด้วยการแต่งหน้าของผู้เข้าทรงแม่สะเองในพิธีกรรมรำแม่สะเอง เห็นได้จาก
เมื่อผู้เข้าทรงแม่สะเองได้ใช้การสื่อสารด้วยการแต่งหน้าจากการทาแป้งฝุ่นสีขาวบนใบหน้า สามารถบ่งบอกถึงใน
สภาพของมนุษย์ได้ 2 มิติ คือ มิติแรก กรณีท่ีสวมบทบาทความเป็น “พระยาแถน” “ผีฟ้า” หรือ “เทวดา”โดยการ
แต่งหน้าได้สื่อความหมายถึงความบริสุทธิ์ ความผุดผ่อง และความดีงาม ตามท่ี ครูบาใหญ่แม่สะเอง กล่าวว่า “เมื่อ

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%80%E0%B8%97%E0%B8%A7%E0%B8%94%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9C%E0%B8%B5


วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที่ 3  ฉบับที่ 1 (2568) : มกราคม – เมษายน 
    Academic Journal of Graduate School: Vol.3 No.1 (2025) : January - Aprill 

 
 56 

ผีฟ้า ผีแถน เข้าท่านจะช่วยขจัดปัดเป่าสิ่งที่ไม่ดีออกไปทำให้เกิดความสุขกายสบายใจ” เช่นเดียวกับ ครูบารองแม่
สะเอง ได้กล่าวว่า “ผีฟ้าเป็นตัวแทนของความดีงามและความบริสุทธิ์ ท่านมาดูแลลูกหลานให้สุขกายสบายใจ และ
คุ้มครองให้อยู่เย็นเป็นสุข” และมิติที่สอง กรณีท่ีสวมบทบาทเป็นภูตผีปีศาจ การแต่งหน้าได้สื่อความหมายถึงความ
ว่างเปล่า ความอ้างว้าง และการไว้ทุกข์ ดังที่ ครูบารองแม่สะเอง กล่าวว่า “หากภูตผีเข้าร่างทรงจำทำให้เกิดความ
เจ็บป่วย ความทุก และภัยพิบัติ ” ซึ่งสอดคล้องกับ  ผู้เข้าร่วมพิธี กล่าวว่า “บางครั้งผีปีศาจก็มาทำให้ชาวบ้าน
วุ่นวายทำให้คนในชุมชนเจ็บป่วย และเกิดภัยแล้งขึ้น” ฉะนั้นในการประกอบพิธีกรรมรำแม่สะเอง ผู้เข้าทรงแม่สะ
เองหรือผู ้ทำการสื ่อสาร (Communicator) ล้วนแล้วแต่ปราศจากการมีอัตลักษณ์ที ่ตายตัว ซึ ่งสามารถการ
แสดงออกบทบาทได้หลายบทบาทในเวลาเดียวกัน ดังนั้นจึงต้องพิจารณาถึงบทบาทที่แสดงออกในแต่ละเวลา 
(time) และสถานที่ (space) เพื่อทำความเจ้าใจถึงการแสดงตัวตน (Self) ของผู้เข้าทรงแม่สะเองหรือผู้ทำการ
สื่อสารจากบทบาทที่แสดงออกมาเท่านั้น  

 สำหรับการแสดงบทบาทของผู้เข้าทรงแม่สะเองเมื่ออยู่ในพิธีกรรม พบบทบาท 3 มิติ คือ มิติแรก 
บทบาทในการสร้างพลังขับเคลื่อนชีวิต คือ การให้กำลังในการใช้ชีวิต การทำความเข้าใจชีวิต และการใช้ชีวิตที่สงบ
สุข มิติที่สอง บทบาทในการอบรม บ่มเพาะ และการขัดเกลาสมาชิกในครอบครัว คือ การบอกกล่าว แนะนำ และ
สั่งคมให้รู้จักความกตัญญูกตเวทีต่อบิดามารดา การเคารพในเครือญาติ และการเคารพบูชาบรรพบุรุษผู้ล่วงลับ มิติ
ที ่สาม บทบาทในการสร้างความสัมพันธ์ของสมาชิกในสังคม คือ การสร้างคุณค่าทางจิต ใจ การมีน้ำใจ การ
ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน เละการเฟื้อเผื่อแผ่ต่อเพื่อนมนุษย์ในสังคม มิติสุดท้าย บทบาทในการควบคุมทางสังคม คือ 
การใช้แนะแนวทางในการประพฤติปฏิบัติตามขนบธรรมเนียม ประเพณีและจารีตของสังคม  โดยทั้งหมดล้วนมี
ความเชื่อมโยงกันระหว่างความเชื่อทางเรื่องผี ในมิติของพญาแถนซึ่งเป็นผีหรือเทพเจ้าสูงสุดที่ทำหน้าที่ปกปัก
รักษามนุษย์ ความเชื่อทางพระพุทธศาสนาในเรื่องกรรม ที่มาจากผลของการกระทำ บาป-บุญ การทำความดี การ
รักษาศีลธรรมอันจำนไปสู่จุดมุ่งหมายสูงสุด คือ ความสงบสุขของชีวิตมนุษย์ 
 

อภิปรายผลการวิจัย (Research Discussion)  
 การศึกษาครั้งนี้ได้ปรากฏให้เห็นถึงองค์ความรู้ทางด้านการสื่อสาร ประการแรก การแต่งหน้าของผู้

เข้าทรงแม่สะเองในพิธีกรรมรำแม่สะเอง ได้แสดงให้เห็น 1. ภาวะของการสื่อสารอะไร 2. ภาวะของการสื่อสาร
อย่างไร และ 3. ภาวะของการสื่อสารที่ใด โดยการสื่อสารได้เกิดลักษณะที่เรียกว่า “ไตรภาวะ” โดยการแต่งหน้าได้
เข้าไปช่วยเสริมสร้างและเติมเต็มความหมายในการแสดงบทบาทให้แก่ผู้เข้าทรงแม่สะเองในพิธีกรรมรำแม่สะเอง 
ในฐานะ “สิ่งศักดิ์สิทธิ์” ที่สมาชิกในพิธีกรรมและสังคมยอมรับกันในได้ 

 ประการที่สอง การแต่งหน้าของผู้เข้าทรงแม่สะเองในพิธีกรรมรำแม่สะเอง เป็นการทำเทียมหรือจำลอง 
(simulation) จนเป็นภาพนิมิต (simulacrum) ซึ่งเป็นความจริงในรูปแบบของมันเอง และไม่ต้องพิสูจน์หรือตาม
หาความเป็นจริงอีกต่อไป เพราะการแต่งหน้าของผู้เข้าทรงแม่สะเองในพิธีกรรมรำแม่สะเองเป็นความจริงในแบบ
ของตัวเอาและผู้ถูกรักษาและผู้ร่วมพิธีกรรมยอมรับได้ สอดคล้องกับ ศิริชัย ศิริกายะ (2558: 10) กล่าวว่า ขอบเขต



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที่ 3  ฉบับที่ 1 (2568) : มกราคม – เมษายน 
    Academic Journal of Graduate School: Vol.3 No.1 (2025) : January - Aprill 

 
 57 

ความเป็นจริงกับความเสมือนจริงมีความคลุมเครือย่างมาก และไม่มีคำถามว่าอะไรคือตัวจริงอะไรคือสิ่งที่ลอกแบบ
ของจริง เพราะทุกอย่างเป็นความจริงในแบบของตนเองอันเป็นที่ยอมรับได้ 

 ประการที่สาม การแต่งหน้าของผู้เข้าทรงแม่สะเองในพิธีกรรมรำแม่สะเองมีฐานะเป็นสื่อ (Medium) ใน
เวลาเดียวกันก็เป็นตัวสาร (Message) โดยตัวสื่อสามารถกกำหนดความหมายของตัวสาร การแต่งหน้าจึงเป็นการ
สื่อสารในฐานะ “สื่อก็คือสาร” ตามคำอธิบายของแม็คลูแฮน (McLuhan, 1964) เนื่องจากการแต่งหน้ามีบทบาท
มากกว่าตัวสารที่ถ่ายทอดความหมายของการแต่งหน้า ทั้งการแต่งหน้ายังมีอิทธิต่อการกำหนดและเปลี่ยนแปลง
พฤติกรรมของผู้ถูกรักษาและผู้ร่วมพิธีกรรม 

 และประการสุดท้ายในการสร้างความหมายด้วยการแต่งหน้าของผู้เข้าทรงแม่สะเองในพิธีกรรมรำแม่สะ
เอง ที่มีฐานะเป็นตัวบท (Text) จำเป็นต้องอาศัย “การแต่งกาย” ในฐานะตัวบทร่วม (Co-text) ที่เข้ามาแทรกหรือ
ซ้อนทับกัน (Superimpose) เพื่อเสริมสร้างและเติมเต็มความหมายของการแต่งหน้าให้เกิดความสมบูรณ์ทางการ
สื่อสารขึ้น ทั้งนี้ความสัมพันธ์ระหว่างการแต่งหน้าล้วนมีความสัมพันธ์ในลักษณะปฏิปักษ์สัมพันธ์แบบปฏิปักษ์
สัมพันธ์แบบพึ่งพา (mutualism) แยกออกจากกันไม่ได้ต้องอยู่ร่วมกันไปตลอด เพื่อนำไปสู่การให้เกิดความเข้าใจ
ร่วมกัน (Mutual understanding) ของสมาชิกในสังคม 
 

ข้อเสนอแนะการวิจัย (Research Suggestions) 
 การวิจัยนี้เป็นวิเคราะห์การสื่อสารด้วยการแต่งหน้าของร่างทรงในพิธีกรรมรำแม่สะเองเท่านั้น ผู้วิจัยขอ

เสนอแนะสำหรับผู้ที่สนใจในการศึกษาถึงพิธีกรรมการร่ายรำที่มีความเกี่ยวข้องกับการเข้าทรงที่ถูกนำมาใช้ในการ
บำบัดรักษาสมาชิกในชุมชม เพื่อศึกษาวิธีคิด คติความเชื่อ และธรรมเนียนปฏิบัติ ที่แตกต่างกันออกไปในแต่ละ
ภูมิภาคของประเทศไทย ทั้งนี้ผู้วิจัยได้ศึกษาเพียงการสื่อสารด้วยการแต่งหน้า ทว่ามิได้ศึกษาในประเด็นการสื่อสาร
ด้วยเครื ่องแต่งกายและเครื ่องประดับที ่สามารถช่วยเสริมสร้างและเติมเต็มความหมายให้แก่ผู ้เข้าทรงได้
เช่นเดียวกัน การวิจัยนี้จึงเป็นแนวทางการศึกษาในประเด็นการสื่อสารหนึ่งที่สามารถในขยายองค์ความรู้ในวง
วิชาการและนำไปสู่การพัฒนาในการสร้างสรรค์ผลงานทางการสื่อสารอีกต่อไป 
 
เอกสารอ้างอิง (References)  
กนกวรรณ ระลึก. (2542). การฟ้อนสะเอิงของชาวไทยกูย. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 
กาญจนา แก้วเทพ. (2541). การวิเคราะห์สื่อ: แนวคิดและเทคนิค. กรุงเทพฯ : ภาควิชาสื่อสารมวลชน 

คณะนิเทศศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
กลิ่น คงเหมือนเพชร. (2555). วรรณกรรมประเพณี และพิธีกรรม: สารัตถะและการสืบทอด. กรุงเทพฯ : 

สำนักงานคณะกรรมการการอุดมศึกษา. 



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที่ 3  ฉบับที่ 1 (2568) : มกราคม – เมษายน 
    Academic Journal of Graduate School: Vol.3 No.1 (2025) : January - Aprill 

 
 58 

เจริญพงศ์ ศรีสกุล. (2550). การออกแบบเนื้อหาส่วนควบและส่วนขยายในสื่อดีวีดีภาพยนตร์. วิทยานิพนธ์
ปริญญานิเทศศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาการสื่อสารมวลชน คณะนิเทศศาสตร์ จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย. 

ธีรารัตน์ ลีลาเลิศสุระกุล. (2558). ที่มาของการแสดงพื้นบ้านอีสานชุด เซิ้งโปง. กาฬสินธุ์: วิทยาลัยนาฏ 
ศิลปะกาฬสินธุ์. 

พนาสินธุ์ ศรีวิเศษ. (2562). ดนตรีประกอบพิธีกรรมสะเองของกลุ่มชาติพันธุ์กูยในเขตอีสานตอนใต้. 
วารสารวิชาการ มหาวิทยาลัยราชภัฏบุรีรัมย์. 11(1), 83-98. 

วริยา นาคจิรังกูร. (2541). การวิเคราะห์ภาพถ่ายบุคคลเชิงตรรกะการบริโภคของโบดริยาร์ด. กรุงเทพฯ: 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

วีระ สุดสังข์. (2542). การเล่นสะเองของชาวกูยศรีสะเกษ. วารสารเมืองโบราณ. 26(1), 105-108. 
วุฒินันท์ สุนทรขจิต. (2551). ร้านอาหารญี่ปุ่นสมัยใหม่: พื้นที่การสื่อสารความหมายอัตลักษณ์และความเป็น

ญี่ปุ่น. วิทยานิพนธ์วารสารศาสตรมหาบัณฑิต สาขาสื่อสารมวลชน คณะวารสารศาสตร์ 
และสื่อสารมวลชน. มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

ศิริรัตน์ ไชยศิวามงคล และคณะ. (2565). แม่สะเอง: ความสัมพันธ์ของพิธีกรรม ความเชื่อ และนาฏกรรม. 
วารสารสถาบันวิจัยพิมลธรรม. 9(2), 191-205. 

Fiske, J. (1990). Introduction to Communication Studies. London and New York: Routledge. 
McLuhan, M. (1964). Understanding media: The extensions of man. New York: McGraw-Hill. 
 


