
วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที ่2  ฉบับที่ 2 (2567) : พฤษภาคม – สิงหาคม 
         Academic Journal of Graduate School: Vol.2 No.2 (2024) : May - August 

 49 

บทบาทพระสงฆ์ในการส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรมในชุมชนเขตปกครองเขต  
อำเภอเมืองสุรินทร์ จังหวัดสุรินทร์ กรณ ีพระครูโสภณธรรมรังส ี 

 (พระมหาสุพรรณ สุวณฺโณ)  
The Role of Monks in Promoting Morality and Ethics in the Community Mueang Surin 

District Surin Province, Case of Phrakhru Sophon Thammarangsi  
(Phra Maha Suphan Suwanno) 

 
ยโสธารา  ศิริภาประภากร1 Yasothara Siriphaprapagon 

ดร.สุริยา คลังฤทธิ์2 Suriya Klangrit 
1 นกัวิชาการดา้นศาสนาและสงัคมกบัวฒันธรรมทอ้งถิ่น / รองผูอ้  านวยการส านกังานส านกัปฏิบตัิธรรมประจ าจงัหวดั

สรุนิทร ์แห่งที่ 2 วดัป่าโยธาประสิทธ์ิ ต าบลนอกเมือง  อ าเภอเมืองสรุนิทร ์จงัหวดัสรุนิทร ์/ 088-7147526 / Email: 

yasotharar.s@gmal.com 
1 นกัวิชาการอิสระ บา้นศาลาสามคัคี ต าบลบา้นชบ  อ าเภอสงัขะ  จงัหวดัสรุนิทร ์

*Email:yasotharar.s@gmal.com 
 
บทคัดย่อ (Abstract) 
       บทบาทพระสงฆ์ในการส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรมในชุมชนเขตปกครองเขต อำเภอเมืองสุรนิทร์ 
จังหวัดสุรินทร์ กรณี พระครูโสภณธรรมรังสี  (พระมหาสุพรรณ สุวณฺโณ)    
       พบว่า บทบาทพระสงฆ์ในการส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรมจะมีส่วนสําคัญกับชุมชนและสังคม.  
ทําหน้าที่ในการสืบทอดอายุพระพุทธศาสนา. แต่ยังได้ทําหน้าที่ในการช่วยเหลือสงเคราะห์ชุมชนและสังคมใน
ด้านต่างๆ  ด้านการให้ความรู้และพัฒนาจิตวิญญาณ. การปลูกฝังการส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรมเพ่ือให้อยู่
ร่วมกันเกื้อกูลกันในชุมชน. บทบาทด้านการช่วยพัฒนาชุมชนและสังคม. เพื่อให้ชุมชนและสังคมในเขตการ
ปกครองสามารถพึ่งพาตนเองช่วยเหลือซึ่งกันและกัน. มีความสามัคคี เข้าใจความหมายของศีลธรรม และ
เป้าหมายของมนุษย์ด้านจิตวิญญาณ. บทบาทในด้านการช่วยบรรเทาปัญหาและมีส่วนช่วยส่งเสริมสุขภาพจิต
วิญญาณของประชาชนในชุมชนท้องถิ่น ถือเป็นงานสังคมสงเคราะห์ที่พระสงฆ์ทําได้โดยตรง. บทบาทสําคัญใน
การพัฒนาชุมชนโดยใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเน้นด้านการส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรมในชุมชนและ
สังคม. เพื่อให้ชุมชนท้องถิ่นอยู่ร่วมกันอย่างสงบและสันติ พระครูโสภณธรรมรังสี (พระมหาสุพรรณ สุวณฺโณ) 
เป็นพระระดับสังฆาธิการที่มีบทบาทและหน้าที่จนเป็นที่ประจักษ์ในเขตอำเภอเมืองสุรินทร์ (ฝ่ายธรรมยุติ) เป็น
พระสงฆ์ที่มีศีลจารวัตอันงดงาม. และปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธเจ้า และยังเป็นพระสงฆ์ที่ชุ มชนและ
สังคมในเขตพ้ืนที่ให้ความเคารพ ทั้งนี้ท่านยังมีบทบาทในด้านอื่นๆอีกมากมาย ได้แก่ (1) งานปกครองคณะสงฆ์ 
(2) งานศาสนศึกษา (3) งานศึกษาสงเคราะห์ (4) งานเผยแผ่ศาสนธรรม (5) งานสาธารณูปการ และ (6) งาน
สาธารณสงเคราะห์ เป็นต้น   



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที ่2  ฉบับที่ 2 (2567) : พฤษภาคม – สิงหาคม 
         Academic Journal of Graduate School: Vol.2 No.2 (2024) : May - August 

 50 

คําสําคัญ : บทบาทของพระสงฆ์, การส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรม, จังหวัดสุรินทร ์
Abstract 
        The role of monks in promoting morality and ethics in the community Mueang Surin 
District Surin Province, case of Phrakhru Sophon Thammarangsi (Phra Maha Suphan Suwanno) 
        It was found that the role of monks in promoting morality and ethics will play an 
important role in the community and society. Its duty is to pass on the age of Buddhism. but 
also performs duties in helping support communities and society in various aspects 
        In the field of knowledge and spiritual development. Cultivating and promoting 
morality and ethics in order to live together and support each other in the community. Role 
in helping develop communities and society. So that the community and society in the 
administrative area can be self-reliant and help each other. Have unity Understand the 
meaning of morality and the spiritual goals of man. Its role is to help alleviate problems and 
promote the spiritual health of people in local communities. It is considered social work that 
monks can do directly. An important role in community development using Buddhist 
principles, emphasizing the promotion of morality and ethics in the community and society. 
So that local communities can live together peacefully and peacefully. Phrakru 
Sophonthamrangsi (Phra Maha Suphan Suwanno) is a monk at the Sangha level who has a 
role and duty that has become evident in Mueang Surin District. (Dhammayut side) is a monk 
with beautiful moral conduct. and follow the teachings of the Buddha He is also a monk 
who is respected by the community and society in the area. He also has roles in many other 
areas, including (1) clergy administration work, (2) religious education work, (3) educational 
welfare work, (4) religious propagation work, (5) public utility work, and (6) public welfare 
work, etc. 
Key words : The role of monks, Promotion of morality and ethics, Surin Province 
 
บทนำ  (Introduction) 
          ถ้าจะนับจากอดีตจนถึงปัจจุบัน บทบาทของพระสงฆ์ในการส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรมจะมีส่วน
สําคัญกับชุมชนและสังคมไทยมาโดยตลอดและถือว่าเป็นสถาบันทางสังคมสถาบันหนึ่งและได้ทําหน้าที่สืบทอด
อายุพระพุทธศาสนาให้ดํารงอยู่จนถึงปัจจุบัน ทุกวันนี ้พระสงฆ์มิได้ทําเฉพาะหน้าที่ในการสืบทอดอายุ
พระพุทธศาสนาเท่านั้น แต่ยังได้ทําหน้าที่ในการช่วยเหลือสงเคราะห์ชุมชนและสังคมในด้านต่างๆ มากมาย 
หลายด้านด้วยกัน ตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พุทธศักราช 2505 แก้ไข เพิ่มเติม พุทธศักราช 2535 ได้ระบุ
ถึงบทบาทของวัดและพระสงฆ์ในการพัฒนาชุมชนและสังคมไทยในปัจจุบันไว้ 6  ภารกิจ ได้แก่ (1) งาน
ปกครองคณะสงฆ์ (2) งานศาสนศึกษา (3) งานศึกษาสงเคราะห์ (4) งานเผยแผ่ศาสนธรรม (5) งาน



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที ่2  ฉบับที่ 2 (2567) : พฤษภาคม – สิงหาคม 
         Academic Journal of Graduate School: Vol.2 No.2 (2024) : May - August 

 51 

สาธารณูปการ และ (6) งานสาธารณสงเคราะห์ เป็นต้น ทั้งที่เป็นบทบาทหลักที่กําหนดไว้อย่างกว้างๆ เพื่อให้
เป็นแนวทางของพระสงฆ์ได้นําไปสู่การปฏิบัติ โดยเฉพาะบทบาทด้านการเผยแผ่พระศาสนาถือเป็นบทบาท
หลักดั้งเดิมแต่พุทธกาลที่พระพุทธเจ้าได้ทรงตรัสรู้ และเริ่มเผยแผ่พระธรรม คำสอน ได้มอบหมายภารกิจแก่
พระสาวกสงฆ์ ของหน้าที่และความรับผิดชอบต่อสังคมไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลายจงจาริกไปเพ่ือ
ประโยชน์และความสุขของชนหมู่มาก เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก เพื่อประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพ
และมนุษย์ทั้งหลาย”(พระมหากฤษฎา นันทเพชร, 2540) พุทธดํารัสของพระพุทธเจ้าดังกล่าวพระองค์ทรงตรัส
ไว้เป็นหลักให้แก่พระสาวกสงฆ์และได้ยึดถือปฏิบัติเป็นการแสดงหน้าที่และบทบาทมิให้คลาดเคลื่อน (พระมหา
โยธิน ละมูล, 2545) พระสาวกสงฆ์ในฐานะที่เป็นสาวกของพระพุทธเจ้า ยังได้ทําหน้าที่อย่างต่อเนื่องเรื่อยมา
ทั้งในการศึกษาธรรมและนําองค์ความรู้ที่ตนได้จากการศึกษาไปเผยแผ่ให้ประชาชนได้รู้ตามและยังสามารถ
นําไปปฏิบัติในชีวิตประจําวันได้ นั่นเป็นลักษณะบทบาทที่พระสงฆ์ได้ทําหน้าที่ช่วยเหลือสงเคราะห์ชาวบ้าน
ด้วยธรรมะ  
       ในปัจจุบันนี้ด้านสังคมได้มีการเปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็วโดยเฉพาะความเจริญก้าวหน้าทาง
วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีซึ ่งเป็นเรื ่องวัตถุ และส่งผลให้ประชาชนส่วนใหญ่ของประเทศประสบปัญหา
ทางด้านเศรษฐกิจ การเมือง การปกครอง ที่มีการปรับเปลี่ยนไปอย่างรวดเร็วมีทั้งด้านดี และไม่ดีโดยมาก ไม่
สามารถปรับตัวให้เข้ากับสภาพการเปลี่ยนแปลง ประชาชนเกิดการก่อหนี้สิน เพราะรายจ่ายที่มากแต่รายรับ
น้อยลงด้วยภาวะตกงาน เลิกจ้างงาน ทำให้ผู้คนจำนวนมากตกงานและเป็นเหตุผลที่ ต้องพบกับความยากจน 
ชีวิตความเป็นอยู่ของประชาชนในยุคปัจจุบันจึงต้องประสบปัญหาทุกๆๆด้าน ยุคสังคมในปัจจุบันต้องดิ้นรน
แสวงหาทรัพย์สินเงินทองมาเลี้ยงชีวิตและครอบครัวอย่างยากลําบาก พึ่งพาตนเองไม่ได้ บางรายอาจเกิด
ครอบครัวแตกแยก แยกย้ายที่ทำกิน ทําให้วิถีชีวิตของคนเริ่มเหินห่างจากพระพุทธศาสนามากขึ้น ก่อให้เกิด
ปัญหาต่างๆ มากมาย ได้แก่ (1) เกิดปัญหาด้านศีลธรรมลดน้อยลง ผู้คนไม่ให้ความสำคัญกับ จริยธรรม (ข้อ
ปฏิบัติตามแนวทางศาสนา)  เกิดปัญหาสังคมในวงกล้าง และปัญหาการทุจริตคอรัปชั่น ที่เกิดขึ้นกันมากมาย
จนกลายเป็นเรื่องธรรมดาไปแล้ว เป็นต้น อันเป็นผลมาจากการขาดการพัฒนาทางศีลธรรม จริยธรรม ซึ่งเป็น
ผลทางด้านจิตใจให้ควบคู่กันไปกับความเจริญยุคสมัย (วิโรจน์ ธาระพุฒิ, 2544) โดยเฉพาะในกลุ่มเด็กและ
เยาวชนที่จะเป็นบุคลากรในการพัฒนาประเทศชาติในอนาคต จากผลการวิจัยของสํานักงานเลขาธิการสภา
การศึกษา (2549) และผลการวิจัยของสถาบันอุดมศึกษารวมทั้งสถาบันต่างๆ ที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับปัญหาสังคม
และการปลูกฝังคุณธรรมจริยธรรมของประชาชน ( พรชุลี อาชวะอํารุง และคณะ, 2549)  ได้กล่าวว่าเมื่อเกิด
การเปลี่ยนแปลงทางสังคมและผลกระทบต่างๆ ทำให้มนุษย์ได้รับผลกระทบทางด้านการดำเนินชีวิต จิต
วิญญาณ อารมณ์และชีวิต ซึ่งมีความจําเป็นอย่างยิ่งที่พระสงฆ์จะต้องรับและเพิ่มบทบาทจากอดีตที่ทํางานใน
เชิงรับ เปลี่ยนเป็นเชิงรุกให้สอดคล้องกับการเปลี่ยนแปลงทางด้านเศรษฐกิจ การเมืองและสังคม การพัฒนา
ทรัพยากรมนุษย์ในภาวะสังคมที่มการเปลี่ยนแปลง เช่นนี้ คุณธรรมและจริยธรรมเป็นสิ่งจําเป็นอย่างยิ่งที่
พระสงฆ์จะต้องเน้นบทบาทในด้านนี้ และให้ความสําคัญมากขึ้นด้วยการสร้างเสริมคุณธรรมจริยธรรและการ
พัฒนาคุณภาพทางด้านจิตใจ ซึ่งเป็นสิ่งที่จักต้องได้รับการเน้นหนักเอาใจใส่เป็นพิเศษ โดยเฉพาะในชุมชน ซึ่ง
เป็นอยู่ใกล้ชิดกับวัดและพระสงฆ์ หากชุมชนได้รับการคุ้มกันที่ดีด้วยการสร้างเสริมคุณธรรมจริยธรรมในชุมชน



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที ่2  ฉบับที่ 2 (2567) : พฤษภาคม – สิงหาคม 
         Academic Journal of Graduate School: Vol.2 No.2 (2024) : May - August 

 52 

และสังคมเพียงพอแล้ว ย่อมนําไปสู่การพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ดีได้ และเป็นความเข้มแข็งของชุมชนและสังคม
เองและเป็นผลในการพัฒนาประเทศชาติต่อไป  
           การส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรมมีความสําคัญต่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตของชุมชนและสังคม
อย่างมากนั้น ในยุคของการเปลี่ยนแปลง พระสงฆต์้องหันมาปรับเพ่ิมบทบาท เพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตมนุษย์ใน
เขตพ้ืนทีชุ่มชนตน ในด้านคุณธรรมจริยธรรม ให้มากยิ่งขึ้น เป็นเรื่องที่น่าสนใจ ซึ่งผู้ศึกษา ในฐานะที่เป็นผู้คลุก
คลีใกล้ชิดกับวงการคณะสงฆ์ และรับใช้ในภารกิจของคณะสงฆ์หลายอย่างมาโดยตลอดมากกว่า 25 ปี  จึง
ต้องการที่จะศึกษาว่า พระสงฆ์มีบทบาทต่อการส่งเสริมคุณธรรมจริยธรรมในชุมชนและสังคมอย่างไรบ้าง มี
กิจกรรมในดําเนินบทบาทของอย่างไร 
           บทบาทของพระสงฆ์ในการส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรมในชุมชนเขตปกครอง อำเภอเมืองสุรินทร์ 
จังหวัดสุรินทร์ กรณี พระครูโสภณธรรมรังสี  (สุพรรณ ซ่อมทอง)  เป็นการส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรมของ
พระสงฆ์ในเขตการปกครอง ซึ่ง เป็นเขตพื้นที่อำเภอเมืองสุรินทร์ จังหวัดสุรินทร์ พระสงฆ์ถือว่าเป็นศูนย์รวม
จิตใจของพุทธศาสนิกชนในชุมชนและมีบทบาทต่อสังคมอย่างมาก ซึ่งส่วนใหญ่พระสงฆ์มีบทบาทด้านการให้
ความรู้และพัฒนาจิตวิญญาณ การปลูกฝังการส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรมเพื่อให้อยู่ร่วมกันเกื้อกูลกันใน
ชุมชน พระสงฆ์มีบทบาทด้านการช่วยพัฒนาชุมชนและสังคม เพื่อให้ชุมชนและสังคมในเขตการปกครอง
สามารถพึ่งพาตนเองช่วยเหลือซึ่งกันและกัน มีความสามัคคี เข้าใจความหมายของศีลธรรม และเป้าหมายของ
มนุษย์ด้านจิตวิญญาณ ทั ้งนี ้พระสงฆ์ยังมีบทบาทในด้านการช่วยบรรเทาปัญหาและมีส่วนช่วยส่งเสริม
สุขภาพจิตวิญญาณของประชาชนในชุมชนท้องถิ่น ถือเป็นงานสังคมสงเคราะห์ที่พระสงฆ์ทําได้โดยตรง ถือเป็น
บทบาทสําคัญในการพัฒนาชุมชนโดยใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเน้นด้านการส่งเสริมคุณธรรมและ
จริยธรรมในชุมชนและสังคม ล้วนแล้วพระสงฆ์ต่างมีบทบาทหน้าที่ในการพัฒนาส่งเสริมในการเผยแพร่
หลักธรรมทางศาสนาเพื่อให้ชุมชนท้องถิ่นอยู่ร่วมกันอย่างสงบและสันติ ดังนั้น ผู้ศึกษาจึงเกิดความสนใจและ
เห็นถึงความสำคัญของบทบาทพระสงฆ์ท่ีมีต่อชุมชนและสังคม พระครูโสภณธรรมรังสี (พระมหาสุพรรณ ซ่องทอง) 
เป็นพระระดับสังฆาธิการที่มีบทบาทและหน้าที่จนเป็นที่ประจักษ์ในเขตอำเภอเมืองสุรินทร์ (ฝ่ายธรรมยุติ) เป็น
พระสงฆ์ท่ีมีศีลจารวัตอันงดงาม และปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธเจ้า และยังเป็นพระสงฆ์ท่ีชุมชนและสังคม
ในเขตพื้นที่ให้ความเคารพ ทั้งนี้ท่านยังมีบทบาทในด้านอื่นๆอีกมากมาย จึงเกิดความสนใจที่จะทำการศึกษา
เพ่ือรวบรวมข้อมูลในมิติด้านต่างๆ อาจเป็นแนวทางในการพัฒนาชุมชน และสังคม ได้ดีต่อไปในอนาคต เป็นต้น  
 
หลักการเผยแผ่พระพุทธศาสนา   
 หลักการเผยแผ่พระพุทธศาสนา หลักการเผยแผ่ คือ การทำให้ขยายออกไป (ราชบัณฑิตยสถาน, 
2546)  การขยายกว้างออกไป ทำให้แพร่ออกไป การเผยแผ่พระพุทธศาสนาจึงได้เป็นรู้จักอย่างกว้างขวาง จึงมี
ผู ้ศรัทธาเลื่อมใส เคารพในพระรัตนตรัยน้อมนำเอาหลักธรรมคำสอนไปประพฤติใช้ และปฏิบัติตาม ซึ่ง
พระพุทธศาสนานั้นได้สอนในเรื่องหลักประโยชน์และสิ่งซึ่งตนสามารถได้รับจาการนับถือ   
 1.  หลักประโยชน์  ในการประกาศศาสนาโดยยึดหลักประโยชน์และความสุขของมหาชนเป็นที่ตั้ง
ถือเป็นวัตถุประสงค์สำคัญหลักในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาดังที่พระพุทธเจ้าทรงประทานโอวาทให้แก่เหล่า



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที ่2  ฉบับที่ 2 (2567) : พฤษภาคม – สิงหาคม 
         Academic Journal of Graduate School: Vol.2 No.2 (2024) : May - August 

 53 

พระสาวกชุดแรกที่ทรงส่งไปประกาศพรหมจรรย์ ว่า  “พวกเธอจงเที่ยวจาริกเพ่ือประโยชน์และความสุขแก่ชน
หมู่มากเพ่ืออนุเคราะห์โลก  เพื่อประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์พวกเธออย่าได้ไปร่วมทาง
ดัวยกันสองรูป” ( วิ.ม. (ไทย ) 4/32/40.)พระพุทธพจน์นี้เป็นเครื่องชี้ชัดถึงบทบาทสำคัญของการสื่อหลักธรรม
ในพระพุทธศาสนา  โดยเป็นหลักการและนโยบายการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของเหล่าพุทธสาวกจนตราบจน
ปัจจุบันนี้ นี้เพื่อประโยชน์สุขแก่มนุษย์  โดยหลักการก็คือ  ให้เกิดประโยชน์สุขตามพุทะประสงค์  3 ประการ 
คือ (1) ทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์  ประโยชน์ชาตินี้ (2) สัมปรายิกัตถประโยชน์   ประโยชน์ชาติหน้า (3) ปรมัตถ
ประโยชน์ ประโยชน์อย่างยิ่ง (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต), 2538)  ประโยชน์คือผลตอบสนอง  ได้รับสืบมา
จากพฤติกรรมที่ประกอบไปด้วยกุศลกรรมที่พระพุทธศาสนาถือเป็นหลักสำคัญ  เพราะก่อให้เกิดผลความสุข 
ความมั่งค่ังบริบูรณ์ ความไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์  และจุดมุ่งหมายปลายทางของชีวิตนั้นคือความสงบเย็นเป็น
ชีวิตที่สิ้นทุกข์ทั้งปวง   
 2.  หลักไตรสิกขา  เป็นหลักการในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่สำคัญอีกประการก็คือ หลัก
ไตรสิกขา คือ สิ่งที่เรียกว่า  ความงามในเบื้องต้นศีล  งามในท่ามกลาง คือ สมาธิ  งามในที่สุด คือปัญญา  
ปรากฏในพุทธดำรัสที่ทรงส่งพระสาวกไปเผยแผ่พระพุทธศาสนา รุ่นแรกถือเป็นหลักธรรมสำคัญในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา หลักธรรมนี้ถือเป็นหลักใหญ่ที่ครอบคลุมการปฏิบัติให้บรรลุประโยชน์ที่ตนพึ่งปรารถนา  ดัง
ปรากฏในเมตตาสูตร ขุทกนิกาย ว่า“ผู้ฉลาดในประโยชน์  มุ่งหวังบรรลุสันตบท  พึงบำเพ็ญกรณียกิจ  ควรเป็น
ผู้อาจหาญ  ซื่อตรง  เคร่งครัด  ว่าง่าย อ่อนโยน  ไม่เย่อหยิ่ง  ควรเป็นผู้สันโดษ  เลี้ยงง่าย  มีกิจน้อย  มีความ
ประพฤติเบา  มีอินทรีย์สงบ  มีปัญญารักษาตน  ไม่คะนอง  ไม่ยึดติดในตระกูลทั้งหลาย อนึ่ง  ไม่ควรประพฤติ
ความเสียหายใดๆ ที่จะเป็นเหตุให้วิญญูชนทั้งหลายเหล่าอื่นตำหนิเอาได้” (ขุ.สุ.(ไทย)25/143-145/533.)  การ
ดำเนินในหลักไตรสิกขานั้นสามารถจัดการฝึกอบรม ศีล สมาธิ ปัญญา ไปพร้อมกันได้  ดังที่ท่านกล่าวไว้ในการ
ปฏิบัติกรรมฐาน คือ กำหนดลมหายใจเข้า ออก ความสำรวมกาย วาจา ในขณะนั้นเป็นอธิจิตตสิกขา  และ
ปัญญาในขณะนั้นเป็นอธิปัญญาสิกขา เป็นต้น 
 ศักยภาพของมนุษย์ที่สามารถพัฒนาได้ 
 พระพุทธเจ้าที่ได้ตรัสรู้ความจริงในอริยสัจสี่นั้นทรงมีความคิดที่จะเผยแผ่ธรรมด้วยหลักที่เห็นว่า  
มนุษย์เป็นผู้ที่ฝึกได้มนุษย์สามารถที่จะรู้ตามได้  ถ้าเขาได้ฝึกฝนตนตามหลักการที่แสดง การมองเช่นนี้เป็นการ
มองที่ศักยภาพทางปัญญาของมนุษย์  มากกว่ามองในแง่ลบถึงความแตกต่างทางร่างกาย ซึ่งถือเป็นหลักหนึ่งที่
นำไปสู่การรับสมาชิก การพยายามที่จะนำไปสู่การรับสมาชิก การพยายามที่แสดงออกมาภายนอก อันจะ
นำไปสู่การรับฟังคำสอนแนะนำไปปฏิบัติให้เกิดประโยชน์สูงสุดตามที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ พระพุทธเจ้า
ทรงแบ่งมนุษย์ พร้อมศักยภาพทางปัญญา  ดังโสณทัณฑะพราหมณ์ โดยได้ทูลตอบพระพุทธเจ้าในโสณฑัณสูตร 
ความตอนหนึ่งว่า 
 “...ท่านผู้เจริญทั้งหลายเห็นอังคกมานพหลานของเรานี้หรือไป  เห็นขอรับ อังคกมาณพเป็นผู้มีรูป
งาม  น่าดู  น่าเลื่อมใส  มีผิวพรรณผุดผ่องยิ่งนัก  ดุจพรหม มีกายดุจพรหม  โอกาสที่จะได้เห็นยากนัก  ในที่
ประชุมนี้นอกจากพระสมณโคดมแล้ว ไม่มีไครมีผิวพรรณเสมอกับอังคกมาณพเลย   อังคกมาณพเป็นผู้คงแก่
เรียนทรงจำมนต์รู้จบไตรเพท... เป็นผู้มีชาติกำเนิดดีทั้งฝ่ายบิดาและฝ่ายมารดา  ถือปฏิสนธิบริสุทธิ์ดี  ตลอด 7 



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที ่2  ฉบับที่ 2 (2567) : พฤษภาคม – สิงหาคม 
         Academic Journal of Graduate School: Vol.2 No.2 (2024) : May - August 

 54 

ชั่ว บรรพบุรุษ แต่อังคกมาณพยังฆ่าสัตว์  ถือเอาสิ่งของที่เจ้าของไม่ได้ให้ ล่วงละเมิดภรรยาของผู้อ่ืน กล่าวเท็จ  
ดื่มน้ำเมาในกรณี อย่างนี้ ผิวพรรณ  มนต์  และชาติกำเนิดจักทำอะไรได้เล่า..”  (ที.สี. (ไทย) 9 / 311/118-
119)  พระพุทธองค์ทรงสนับสนุนความสามารถในการพัฒนาจิตใจของตนให้เกิดปัญญาเห็นความเป็นอิสระ
จากกิเลสเป็นสำคัญ  จนเกิดเป็นประโยชน์สูงสุดสำหรับตนเองและผู้อ่ืนการนำชาติกำเนิดมากล่าวอ้างสำหรับผู้
ที่จะพัฒนาตนนั้นเป็นสิ่งที่เลื่อยลอย  การแสดงธรรมเพื่อพัฒนาจิตใจของบุคคลเป็นสิ่งสำคัญยิ่ง  ในการสอน
แต่ละครั้งนอกจากพระองค์จะตรวจดูลักษณะนิสัยและระดับภูมิปัญญาแล้วสาระสำคัญหรือเรื่องที่จะทรงสอน
เป็นสิ่งที่ต้องคำนึงด้วย ทรงเลือกสอนบุคคลจำแนกได้  6 ประการ คือ (1) สอนจากสิ่งที่รู้เห็นและเข้าใจกันอยู่
แล้ว หรือสิ่งที่เคยปฏิบัติที่ความคุ้นเคยของบุคคลกลุ่มนั้นไปหาสิ่งที่รู้เห็นหรือเข้าใจยากหรือยังไม่รู้ไม่เห็นไม่
เข้าใจ เพื่อให้เขาเข้าใน เป็นต้น (2) สอนเนื้อเรื่องที่ลุ่มลึกยากลงไปตามลำดับขั้น  สอนไปตามลำดับขั้นตอน 
และความต่อเนื่องกันเป็นสายลงไปเปรียบเหมือนความลึกของทะเล (3) ถ้าสิ่งที่สอนเป็นสิ่งที่แสดงได้  พึงสอน
ด้วยของจริง  ให้ผู้เรียนได้ดูได้เห็นได้ฟังและปฏิบัติการจริง  อย่างที่เรียกว่า  ประสบการณ์ตรง (4) สอนอย่างมี
เหตุผล ยกตัวอย่างประกอบ  ผู้ฟังพิจารณาตามจนเห็นจริงได้ (5) สอนตามศักยภาพของผู้ฟัง  สอนเท่าที่
จำเป็นและพอดีสำหรับให้เกิดความเข้าใจแก่ผู้ฟัง ให้การเรียนรู้ได้ผล   ทรงสอนเพ่ือให้ผู้ฟังรู้แจ้งเห็นจริงในสิ่งที่
ควรรู้ควรเห็น (6) สอนสิ่งที่มีความหมายควรที่ผู้ฟังจะเรียนรู้และเข้าใจเป็นประโยชน์แก่ตัวผู้ฟังเองโดยตรง
แสดงธรรมที่มีคุณธรรมอันเป็นอเนกอนันต์  สามารถปฏิบัติตามให้ได้รับสามัญผลสมควรแก่กำลังแห่งการ
ปฏิบัติของตนได้ 
          วิธีการสอนของพระพุทธเจ้า 
 การสอนหรือการถ่ายทอดความรู้ทุกเรื่อง  ถึงแม้นผู้ถ่ายทอดจะมีความรู้ดีสักเพียงใดก็ตาม หากขาด
อุบายกาสอนที่ดึงดูดให้ผู้เรียนมีความสนใจได้  การสอนนั้นก็จะไม่ประสบผลสำเร็จ  ในภาษาปัจจุบันเรียกว่า
ขาดเทคนิคในการสอน  พระพุทธเจ้าทรงแสดงให้เห็นถึงความเป็นเลิศในการใช้กลอุบาย กลวิธีเทคนิคการสอน
เป็นอย่างยิ่ง  ประกอบด้วย 3  วิธี  ดังนี้คือ 
 1.  การยกอุทรหรณ์และเล่านิทานประกอบ การยกตัวอย่างประกอบ  คำอธิบาย ช่วยให้ผู้ฟังเขา้ใจ
เนื้อความได้ง่ายและชัดเจน  ซึ่งการสอนแบบนี้  จะเห็นได้ชัดเจนจากนิทานที่ปรากฏอยู่ทั่วไป  ดังนั้นการสอน
แบบนี้จึงถือว่า  เป็นเรื่องที่ทำให้มองเห็นภาพคำสอนให้เป็นรูปธรรมมากยิ่งขึ้น 
 2.   การเปรียบเทียบด้วยข้ออุปมา เป็นการอธิบายเพื ่อทำความเข้าใจยากให้เข้าใจง่ายขึ้น   
โดยเฉพาะเรื่องที่เป็นนามธรรม  พระพุทธเจ้าก็ทรงเปรียบเทียบให้เห็นเป็นรูปธรรมโดยชัดเจน   
 3.  ความยืดหยุ ่นในการใช้วิธีการ วิธีการสอนนี้เป็นการแสดงถึง  การรู ้จักผ่อนหนักเบาของ
พระพุทธเจ้าที่ใช้สอนบุคคลระดับต่างๆ  ถ้าผู้สอนสอนอย่างไม่มีอัตตา  ลดตัณหา  มานะ  ทิฏฐิเสียให้น้อยที่สุด
ก็จะมุ่งไปยังผลสำเร็จในการเรียนรู้เป็นสำคัญ   
 จุดมุ่งหมายในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา จากการศึกษารวบรวมเอกสารต่างๆ  สามารถสรุป
จุดหมายในการสอนของพระพุทธเจ้า ได้ 3 ประการ  คือ (1) ทรงสอนเพ่ือให้ผู้ฟังรู้ยิ่งเห็นจริงในสิ่งที่ควรรู้ควร
เห็น (2) ทรงสอนเพื่อให้ผู้ฟังตรองตามเห็นได้จริง  (3)  ทรงสอนเพื่อให้ผู้ฟังได้รับผลสมควรแก่กำลังแห่งการ
ปฏิบัติของตนเอง  



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที ่2  ฉบับที่ 2 (2567) : พฤษภาคม – สิงหาคม 
         Academic Journal of Graduate School: Vol.2 No.2 (2024) : May - August 

 55 

 สอนให้ผู้ฟังได้รู้แจ้งเห็นจริงในสิ่งที่ควรรู้ควรเห็น จุดมุ่งหมายข้อนี้หมายความว่าทรงสอนให้รู้แจ้ง
เห็นจริงเฉพาะเท่าที่จำเป็นสำหรับสาวกนั้นๆ  สิ่งใดที่ทรงรู้แล้วแต่เห็นว่าไม่จำเป็นสำหรับผู้ฟังหรือผู้รับการ
สอน  ก็จะไม่สอนสิ่งนั้นทรงสอนให้รู้แจ้งเห็นจริงเฉพาะเท่าที่รู้แล้วแต่เห็นว่าไม่จำเป็นสำหรับผู้ฟังหรือผู้รับการ
สอน ก็จะไม่สอนสิ่งนั้นทรงสอนให้รู้แจ้งเห็นจริงเฉพาะเท่าที่รู้และจำเป็นเท่านั้น 
 สอนให้ผู้ฟังได้ไตร่ตรองตามแล้วเห็นจริงได้ 
 พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมอย่างมีเหตุผลที่ผู้ฟังพอไตร่ตรองตามให้เห็นด้วยตนเอง  เช่น  พระองค์
ตรัสกับภิกษุท้ังหลายว่า “...ภิกษุทั้งหลาย แม้นว่าภิกษุจะพึงจับชายสังฆาฏิของเราติดตามรอยเท้าเราติดตามไป
ข้างหน้าไปข้างหลัง แต่ภิกษุนั้นมีความละโมบ กำหนดยินดีอย่างแรงกล้าในกามมีจิตพยาบาท คิดประทุษร้าย
หลงลืมสติไม่รู้ตัว มีจิตไม่ตั้งม่ัน กระสับกระส่าย ไม่สำรวมอินทรีย์แท้จริงแล้ว ภิกษุนั้นชื่อว่าอยู่ห่างไกลเรา  เรา
ห่างไกลภิกษุนั้น นั่นเป็นเพราะเหตุไร  เพราะเหตุนั้นยังไม่เห็นธรรมเมื่อไม่เห็นธรรม  เชื่อว่าไม่เห็นเรา“...ภิกษุ
ทั้งหลาย แม้ถ้าภิกษุอยู่ไกลเรา 100 โยชน์  แต่ภิกษุนั้นไม่มีความละโมบ ไม่กำหนัดยินดีอย่างแรงกล้าในกามมี
จิตไม่พยาบาท  ไม่คิดประทุษร้าย มีสติมั่น  มีความรู้สึกตัวมีจิตตั้งมั่นแน่วแน่  สำรวมอินทรีย์  แท้จริงแล้วภิกษุ
นั้น  ก็ชื่อว่าอยู่ใกล้เรา  เราก็อยู่ใกล้ภิกษุนั้นนั่นเป็นเพราะเหตุไรเพราะภิกษุนั้นเห็นธรรมแม้เห็นธรรมชื่อว่าเรา
เห็นเรา... (ขุ.อิติ. (ไทย) 25/92/465.)  
 
บทบาทและวิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
 ความเจริญงอกงามในชีวิตของคนในสังคม  คือ บทบาทหน้าที่ ที่สำคัญของพระสงฆ์ในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา เพื่อพัฒนาให้คนในสังคม  มีคุณธรรมทางจิตใจและความคิดสติปัญญาคุณภาพที่ดี  ดังนั้น  
บทบาทของพระสงฆ์จึงต้องถือหลักการพัฒนาทั้งภายนอกกับพัฒนาภายในตัวเราเอง  การพัฒนาภายนอกได้
รวมเอาการพัฒนาทางด้านร่างกาย  ด้านปัจจัย  4  การกินดีอยู่ดี การอยู่ร่วมกันอย่างมีระเบียบวินัย  และการ
เคารพกฎหมาย   เป็นต้น  ส่วนการพัฒนาภายในนั้น  หมายถึง คุณธรรมทางจิตใจและการพัฒนาความคิด
สติปัญญาต่างๆ  ให้มีคุณภาพที่ดี (พระสุธีวรญาณ (ณรงค์  จิตฺตโสณโณ), 2549)  ในสมัยพุทธกาลพระราชา
หรือผู้ปกครองฝ่ายอาณาจักรจะมีหน้าที่ต่อพระสงฆ์ 2 ประการใหญ่ๆ  (1) การให้อารักขาแก่พระสงฆ์ผู้ปฏิบัติ
ดี  ปฏิบัติชอบ ให้อยู่เป็นสุขดังหลังของวัชชีธรรมว่า “จักให้ความคุ้นครองป้องกันอันชอบธรรมแก่พระอรหันต์
ทั้งหลายที่ยังมิได้มาสู่แว่นแคว้นที่มาแล้วพึงอยู่ในแว่นแคว้นโดยผาสุก” (2) การเข้าไปสอบถามปรึกษาปัญหา
กับพระสงฆ์ท่ีเรียกว่า  สมณพราหมปริปุจฉาอันเป็นข้อหนึ่งใน  จักกวัตติวัตร  ของพระราชา เพ่ือให้รู้ว่าอันใดดี  
อันใดชั่ว  ควรประกอบหรือไม่เป็นไปเพื่อประโยชน์สุขหรือไม่แล้วประพฤติปฏิบัติให้ถูกต้อง  (พรชุลี อาชวะ
อํารุง และคณะ. 2549)  
      บทบาทด้านพัฒนาคนของพระสงฆ์ 
      บทบาทของพระสงฆ์ก็คือ  การให้การศึกษาแก่ประชาชน  โดยเฉพาะในด้านการดำรงชีวิตที่ดีงาม   
ชีวิตที่ประเสริฐ  ตามหลักการพระพุทธศาสนา เรียกว่า  บทบาทของครูแม้พระพุทธเจ้าก็ได้รับการยกย่องจาก
บุคคลทั่วไปว่าเป็น พระบรมครูทำหน้าที่ฝึกทั้งมนุษย์และเทวดาได้อย่างไม่มีใครยิ่งกว่า  เพราะพระพุทธองค์
ทรงฝึกคนธรรมดาให้กลายเป็นคนดี (กัลยาณชน) และกลายเป็นคนประเสริฐ (อริยชน) ในระดับสูงสุด ดังนั้น



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที ่2  ฉบับที่ 2 (2567) : พฤษภาคม – สิงหาคม 
         Academic Journal of Graduate School: Vol.2 No.2 (2024) : May - August 

 56 

บทบาทของพระสงฆ์ในฐานะเป็นครู เป็นบทบาทถาวรตลอดมา ตั้งแต่สมัยพุทธกาลถึงปัจจุบัน  ความจริงแห่ง
ธรรมชาติของมนุษย์ในข้อที่ว่า  มนุษย์เป็นสัตว์ที่ฝึกได้นี้พระพุทธศาสนาถือเป็นหลักสำคัญ  ซึ่งสัมพันธ์กับ
ความเป็นพระศาสดา  และการทรงทำหน้าที่ของพระพุทธเจ้า  ดังที่ได้เน้นไว้ในพุทธคุณบทที่ว่า “อนุตฺตโร  ปุริ
สทฺมสารถิ  สตฺถา เทวมนุสสฺสานํ” “เป็นสารถีบุคคลที่ควรฝึก  ผู้ยอดเยี่ยม  เป็นศาสดาของเทวะและมนุษย์
ทั้งหลาย” (ม.มู. (ไทย) 12/95/67) มีพระพุทธพจน์มากมาย ที่เน้นย้ำหลักการฝึกฝนพัฒนาจนของมนุษย์และ
เร้าเตือนพร้อมทั้งส่งเสริมกำลังใจ  ให้ทุกคนมุ่งมั่นในการฝึกฝนศึกษาพัฒนาตนเองจนถึงที่สุด  เช่น “ทนฺโต  
เสฏฺโฐ  มนุสสฺเสสุ” “ในหมู่มนุษย์  ผู้ประเสริฐสุด คือคนที่ฝึกดีแล้ว” (ขุ.ธ. (ไทย) 25/33/57)  ความหมายใน
ที่นี้ ก็คือ การมองมนุษย์ว่าเป็นสัตว์ที่ฝึกได้  และมีความสามารถในการฝึกตนเองได้จนถึงที่สุด  แต่ต้องฝึกจึงจะ
เป็นอย่างนั้นได้  และการกระตุ่นเตือนให้เกิดจิตสำนึกตระหนักในการที่จะต้องปฏิบัติความหลักแห่งการศึกษา
ฝึกฝนพัฒนาตนเอง (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต), 2544)    
 การพัฒนาคนตามหลักไตรสิกขา 3 คำว่า สิกขาสาม คือ พึงศึกษาสาม อย่าง (1) อธิสีลสิกขา  (2) 
อธิจิตตสิกขา  (3) อธิปัญญาสิกขา (ขุ.ม. (ไทย) 29/52/181.) ไตรสิกขา คือ ระบบการศึกษาเพื่อฝึกฝนอบรม
พัฒนาชีวิตทั้ง 3  ด้าน  คือ ด้านศีล ด้านสมาธิ ด้านปัญญา  เมื่อชีวิตที่ดำเนินไปมี 3 ด้าน  ของชีวิต  ดังนั้นการ
ฝึกศึกษา คือ สิกขา  จึงแยกเป็น 3 ส่วน  ดังที่เรียกว่าไตรสิกขา  เพื่อฝึกฝนอบรมพัฒนา 3 ด้าน  ของชีวิตนั้น 
ให้ตรงกันแต่เป็นการพัฒนาพร้อมไปด้วยกันอย่างประสานและเป็นระบบสัมพันธ์อันหนึ่งอันเดียว  สิกขา คือ 
การศึกษา  ที่ฝึกอบรมพัฒนาชีวิต 3 ด้านนั้น มีดังนี้ 1) สิกขา การฝึกการศึกษา  ด้านสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อม  
จะเป็นสิ่งแวดล้อมทางสังคมคือเพื่อมนุษย์  ตลอดจนสรรพสัตว์  หรือสิ่งแวดล้อมทางวัตถุก็ตาม  ด้วยอินทรีย์ 
(เช่น ตา หู) หรือ กาย วาจา ก็ตาม เรียกว่า ศีล (เรียกเต็มว่า อธิสีลสิกขา) 2) สิกขา การฝึกศึกษา  ด้านจิตใจ  
เรียกว่า  สมาธิ (เรียกเต็มว่า อธิจิตตสิกขา ) 3) สิกขา การฝึกศึกษา ด้านปัญญา เรียกว่า  ปัญญา  (เรียกเต็มว่า  
อธิปัญญาสิกขา ) รวมความว่า  การฝึกศึกษานั้นมี  3 อย่าง เรียกว่า สิกขา 3 หรือ ไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ 
ปัญญา นั้นเอง 
 สำนักปฏิบัติธรรมวัดป่าโยธาประสิทธิ์ 
    วัดป่าโยธาประสิทธิ์อยู่ในพื้นที่มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลอีสาน วิทยาเขตสุรินทร์ เลขที่ 148 
หมู่ที่ 15 บ้านตาเตียว ตำบลนอกเมือง อำเภอเมือง จังหวัดสุรินทร์ พื้นที่บริเวณวัดเป็นที่ดินราชพัสดุ แปลง
หมายเลขทะเบียนที่ สร.1014 มีเนื้อที่ 31 ไร่ 45.7 ตาราวา ได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมา เมื่อวันที่ 7 มีนาคม 
พ.ศ. 2544 ตามประวัติความเป็นมา ได้มีข้อมูลในเอกสารว่า เมื่อปี พ.ศ. 2483 พระอาจารย์ฝั้น อาจาโร อาจารย์
วิปัสสนากัมมัฏฐาน ได้เดินทางมาจากจัดหวัดสกลนคร มาปักกรดบริเวณใกล้สะพานห้วยเสนง ซึ่งเป็นป่าดงดิบ
ในสมัยนั้น เหมาะแก่การปฏิบัติธรรม เมื่อได้สถานที่อันเหมาะสมแล้ว จึงปรับให้เป็นสถานที่ปฏิบัติธรรม มีกุฏิ
สงฆ์ สร้างด้วยไม้มุงด้วยหญ้าคามีศาลาฉันภัตตาหาร นั่งได้ประมาณ 10 รูป และมีศรัทธาญาติโยมที่มาทำบุญ
ประมาณ 10-20 คน เป็นประจำ มีพระภิกษุจากวัดบูรพาราม ซึ่งมีหลวงปู่ดุลย์ อตุโล เจ้าอาวาสวัดบูรพาราม
และมีพระภิกษุมาร่วมปฏิบัติธรรมหลายรูป ต่อมาเมื่อหลวงปู่ฝั้น อาจาโร ได้ออกเดินธุดงธ์ต่อไป หลวงปู่ดุลย์ 
อตุโล ได้ให้หลวงปู่โชติ คุณสมฺปณฺโณ (พระเทพสุทธาจารย์) เป็นเจ้าอาวาสแทนสืบมา จนถึงปี พ.ศ.2501 
หลวงปู่โชติได้ย้ายไปประจำวัด วชิราลงกรณ์ อำเภอปากช่อง จังหวัดนครราชสีมา มีพระอาจารย์สำราญ มา



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที ่2  ฉบับที่ 2 (2567) : พฤษภาคม – สิงหาคม 
         Academic Journal of Graduate School: Vol.2 No.2 (2024) : May - August 

 57 

รักษาการเจ้าอาวาสชั่วคราว ถึงปี พ.ศ. 2502 ได้มีพระภิกษุสามเณรมาร่วมปฏิบัติธรรมมากขึ้น หลวงปู่ดุลย์ 
อตุโล ซึ่งเป็นเจ้าคณะจังหวัดสุรินทร์ในขณะนั้นได้ให้หลวงปู่เปลี่ยน โอภาโส (พระราชวิสุทธิธรรมรังสี) มาดำรง
ตำแหน่งเจ้าอาวาสแทนจนถึงปี พ.ศ. 2530 จึงได้แต่งตั้งเจ้าอาวาสรูปใหม่คือ พระครูโสภณธรรมรังสี (พระมหา
สุพรรณ สุวณฺโณ) เป็นเจ้าอาวาสจนถึงปัจจุบัน วัดป่าโยธาประสิทธิ์มีเจ้าอาวาสมาแล้ว 4 รูป คือ 
 1. พระครูคุณสารสัมบัน (โชติ คุณสมฺปนฺโน ป.ธ.5) 
 2. พระอาจารย์สำราญ (ครูบาสำราญ จาก วัดป่าเกษมสำราญ บ้านโคกลาว. ต. ไพล อ. เมือง       
จ. สุรินทร์) 
 4. พระครูโอภาสธรรมญาณ (เปลี่ยน โอภาโส ป.ธ.3) 
 4. พระครูโสภณธรรมรังสี (สุพรรณ สุวณฺโณ ป.ธ.4) เจ้าอาวาสในปัจจุบัน 
          วัดป่าโยธาประสิทธิ์นั้น ได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมา เมื่อวันที่ 7 มีนาคม พ.ศ. 2544 
 ปี พ.ศ. 2544       ได้รับคัดเลือกเป็นวัดในโครงการสมุนไพร 
 ปี พ.ศ. 2548       ได้รับคัดเลือกให้เป็นวัดอุทยานการศึกษา 
 ปี พ.ศ. 2550       ได้รับคัดเลือกให้เป็นสำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัดสุรินทร์ แห่งที่ 2 ธรรมยุต 
 ปี พ.ศ. 2551       ได้รับคัดเลือกเป็นวัดพัฒนาตัวอย่างประจำปี 
 ปี พ.ศ. 2553  คณะสงฆ์จังหวัดสุรินทร์ ธรรมยุต ร่วมกับมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยา
เขตร้อยเอ็ด ซึ่งเป็นมหาวิทยาลัยในการกำกับของรัฐ ได้เปิดห้องเรียนหลักสูตรปริญญาตรี ศาสนศาสตรบัณฑิต 
(ศน.บ.) ณ วัดป่าโยธาประสิทธิ์  
 ปี พ.ศ. 2555 ได้รับคัดเลือกให้เป็นสำนักปฏิบัติธรรมดีเด่นประจำปี 
ประวัติ พระครูโสภณธรรมรังษี (สุพรรณ สุวณฺโณ ป.ธ.4)  อายุ 67 ปี พรรษา 46 วัดป่าโยธาประสิทธิ์ท้องที่
สุรินทร์ สังกัดธรรมยุติกนิกาย วุฒิการศึกษา น.ธ.เอก, ป.ธ.4 การศึกษา ศาสนศาสตรบัณฑิต (ศน.บ.) นักธรรม
ชั้นเอก เปรียญธรรม 4 ประโยค ตำแหน่ง ฝ่ายปกครอง พ.ศ. 2546 เป็น พระอุปัชฌาย์ ประเภทสามัญ  เจ้า
คณะอำเภอเมืองสุรินทร์ (ธ) เจ้าอาวาสวัดป่าโยธาประสิทธิ์ วัดโยธาประสิทธิ์  ตั้งอยู่ถนนสุรินทร์ - ปราสาท  
หมู่ที่ 7 ตำบลนอกเมือง อำเภอเมืองสุรินทร์ จังหวัดสุรินทร์  สังกัดคณะสงฆ์ธรรมยุต อาณาเขต ทิศเหนือ จด
ทางสาธารณะ ทิศใต้ จดค่ายลูกเสือ ทิศตะวันออก จดทางสาธารณะ ทิศตะวันตก จดจดที่ดินชาวบ้าน พระเดช
พระคุณท่านเป็นพระสังฆาธิการ เจ้าอาวาสรูปที่ 4 พระครูโสภณธรรมรังสี พ.ศ. 2526 ถึงปัจจุบัน 
 



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที ่2  ฉบับที่ 2 (2567) : พฤษภาคม – สิงหาคม 
         Academic Journal of Graduate School: Vol.2 No.2 (2024) : May - August 

 58 

ภาพที่ 1 พระครูโสภณธรรมรังสี (พระมหาสุพรรณ สุวณฺโณ) ภาพที่ 2 พิธีส่งมอบพันธ์กล้าไม้ตามโครงการป่าล้อมวัด  28 
มีนาคม 2567  
 

ด้านการปกครอง  
        บทบาทด้านการปกครองจะเป็นที่ทราบดีว่าท่านจะปกครองโดยธรรมาภิบาล คือ ดูแลกันโดยธรรม  
อาจารย์ปกครองศิษย์ ดังปรากฏตัวอย่างที่เป็นต้นแบบให้เห็นชัดเจน คือ หน้าที่ของสัทธิวิหาริกที่จะพึงปฏบิตัิ
ต่อพระอุปัชฌาย์ และหน้าที่ของพระอุปัชฌาย์จะพึงปฏิบัติต่อสัทธิวิหาริก พระอุปัชฌาย์และสัทธิวิหาริก ตั้งจิต
สนิทสนมในกันและกัน ให้พระอุปัชฌาย์สำคัญสัทธิวิหาริกฉันบุตร ให้สัทธิวิหาริกนับถือพระอุปัชฌาย์ฉันบิดา 
เมื่อเป็นเช่นนี้ ต่างจะมีความเคารพเชื่อฟังกันและกัน ย่อมถึงซ่ึงความเจริญงอกงามในธรรม พระอุปัชฌาย์และ
สัทธิวิหาริกให้เอื ้อเฟื้อประพฤติชอบต่อกัน หน้าที่ของสัทธิวิหาริกจะพึงกระทำต่อพระอุปัชฌาย์เรียกว่า 
อุปัชฌายวัตร และหน้าที่ของพระอุปัชฌาย์จะพึงปฏิบัติต่อสัทธิวิหาริก เรียกว่าสัทธิวิหาริกวัตรและ อาจาริยวัตร 
หน้าที่ของศิษย์ที่จะพึงปฏิบัติต่ออาจารย์ อันเตวาสิกวัตรหน้าที่ของอาจารย์จะพึงปฏิบัติต่อศิษย์ ทั้งสองฝ่าย
ต่างก็เอ้ืออาทรต่อกัน มีไมตรีจิตต่อกัน (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. 2535) 
     พระครูโสภณธรรมรังสี (พระมหาสุพรรณ สุวณฺโณ) ท่านเป็นทั้งพระอุปัชฌาย์และเจ้าคณะอำเภอ
เขตอำเภอเมืองสุรินทร์ (ฝ่ายธรรมยุตินิกาย) โดยเฉพาะประเด็นด้านการศึกษานั้น จะต้องปกครองพระสงฆ์ใน
สังกัดและเพื่อให้เกิดการศึกษาได้สะดวก ที่เรียกว่า สัปปายะ การปกครองที่ดีที่เป็นไปตามพระธรรมวินัยต้อง
ให้เกิด ธรรมสัปปายะ คือ ให้สะดวกแก่การศึกษาธรรม ปฏิบัติธรรม คือการปกครองต้องให้เอื้อต่อการศึกษา 
ปกครองเพ่ือให้เกิดการศึกษา เมื่อการศึกษาดี การศึกษาเป็นเครื่องมือสร้างสัมมาทิฏฐิให้เกิดขึ้นได้แล้วก็จะทำ
ให้การปกครองง่ายขึ้น สะดวกขึ้น บทบาทของท่านในด้านการปกครองนี้ นอกจากจะมีความสงบสุข มีความ
สันติสุขในหมู่ของพระสงฆ์เองแล้ว ยังสามารถเป็นต้นแบบของการปกครองได้เป็นอย่างดีด้วย เป็นต้น  
 
 
 
 



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที ่2  ฉบับที่ 2 (2567) : พฤษภาคม – สิงหาคม 
         Academic Journal of Graduate School: Vol.2 No.2 (2024) : May - August 

 59 

ด้านการศึกษาและการศึกษาสงเคราะห์ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                   ภาพที่ 3 คณะสงฆ์ทั้งจังหวัดสรุินทร์ รว่มสดงมุทิตาจิต 

         บทบาทด้านการศึกษานี้ หากจะมองบทบาทของพระครูโสภณธรรมรังสี (พระมหาสุพรรณ สุวณฺโณ) 
โดยมองจากพื้นฐานอันเป็นแก่นแท้ของคำสอนแล้ว ผู้เข้าสู่มรรคาแห่งสมณเพศ เข้าสู่สังคมสงฆ์ หมายถึงเข้าสู่
วิถีแห่งการศึกษาและแท้จริงแล้ววิถีชีวิตของชาวพุทธ ก็คือวิถีชีวิตของผู้ต้องศึกษาทั้งสิ้น เพราะตราบใดที่ยังไม่
บรรลุมรรคผลสำเสร็จเป็นพระอรหันต์ นั่นหมายถึงยังต้องเป็นผู้ที่ต้องศึกษา ที่เรียกว่ายังเป็นพระเสขะบุคคล 
คือยังต้องศึกษาอยู่และสิ่งที่พระสงฆ์ ซึ่งรวมไปถึงชาวพุทธทั้งหมดด้วย ที่จะต้องศึกษา คือยึดเป็นหลักสูตรที่
ต้องศึกษาก็เรียกว่าไตรสิกขา อันได้แก่ ปัจจุบันพระครูโสภณธรรมรังสี (พระมหาสุพรรณ สุวณฺโณ) ได้ทำหน้าที่
ให้ความอนุเคราะห์ในด้านการศึกษา ทั้งส่วนที่จัดการศึกษาเองโดยตรง โดยเฉพาะอย่างยิ่งในส่วนที่ทางรัฐบาล
ไม่สามารถจัดการศึกษาบริการได้ทั่วถึง อันได้แก่ กลุ่มประชากรที่ด้อยโอกาสทางสังคม ด้อยโอกาสทางด้าน
เศรษฐกิจ เป็นเหตุให้ด้อยโอกาสทางการศึกษา ก็ได้อาศัยพระสงฆ์ให้การศึกษา ในขณะที่ศึกษาก็ไม่ต้องใช้
งบประมาณจากรัฐบาล แต่ใช้ทุนจากประชาชนโดยตรง ทั้งที่อยู่อาศัย อาหารและในการใช้จ่าย แม้จะมีส่วน
หนึ่งที่เรียนจบแล้ว ที่ทางฝ่ายคณะสงฆ์ยังไม่ได้ใช้งาน แล้วท่านเหล่านั้นลาสมณเพศออกไปก็ไปทำงาน จะเห็น
ได้ว่าคณะสงฆ์ได้ช่วยเหลือสงเคราะห์ด้วย บทบาทของท่านในการศึกษาสงเคราะห์ มีการจัดการเรียนการสอน
ธรรมศึกษา ท่านยังให้ทุนสนับสนุนการศึกษา ซึ่งมีการมอบทุนเพื่อการสึกษาในทุกๆๆปี การให้ทุนทรัพย์เพ่ือ
การอนุเคราะห์พระสงฆ์อาพาธ การให้ทุนในสร้างอาคารเรียน ให้ทุนซื้อสื่อการเรียนการสอน อุปกรณ์ทางการ
ศึกษา ให้เครื่องคอมพิวเตอร์เพื่อใช้ในการศึกษาเพื่อพัฒนาการเรียนการสอนที่ขาดแคลนในชั้นเรียน ให้
ทุนการศึกษาแก่ผู้เข้ามาอาศัยในวัดเพื่อสนับสนุนให้มีโอกาศที่ดีในด้านการศึกษา จนจบระดับปริญญาเอก  
ระดับปริญญาโท  และปริญญาตรี ฯลฯ 
 
ด้านการเผยแผ่ 
      บทบาทของพระครูโสภณธรรมรังสี ในด้านการเผยแผ่ ท่านจะมอบโอกาศให้ผู้ที่เข้ามาบวชในวัดนี้ มี
โอกาศได้ขึ้นแสดงธรรมเทศนาในทุกๆๆวันพระ เป็นการสร้างความกระตือรือรนการขวานขวายให้กับพระสงฆ์
มือใหม่ ให้ตั้งใจศึกษา เรียนรู้ เพราะท่านได้เห็นว่าพระสงฆ์มีหน้าที่ศึกษาเรียนรู้พระธรรมคำสอนให้เกิดความรู้



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที ่2  ฉบับที่ 2 (2567) : พฤษภาคม – สิงหาคม 
         Academic Journal of Graduate School: Vol.2 No.2 (2024) : May - August 

 60 

ความเข้าใจ แล้วปฏิบัติตามพระธรรมคำสอนนั้นแล้วต้องแนะนำสั่งสอนผู้อื่นให้ปฏิบัติตามด้วยจึงได้ชื ่อว่า
พระสงฆ์สาวก และถือเป็นบทบาทสำคัญของพระครูโสภณธรรมรังสี ท่านจะมอบหมายให้พระสงฆ์ได้ขึ้นธรรม
มาสเพื่อเทศนา  และท่านเองมักจะได้รับอาราธนานิมนต์ให้แสดงพระธรรมเทศนาในงานสำคัญอยู่เป็นประจำ 
โดยมากพระธรรมเทศนาของท่านมักจะเกิดจากการปฏิบัติของท่านเองเป็นสำคัญ  อาทิ (1) ความขยันเป็นเหตุ
แห่งความจริง (2) ความกตัญญูเป็นเครื่องหมายของคนดีและนำสู่ความเจริญในอนาคต (3) การทำทาน ขจัด
ความตระหนี่ (4) ความไม่เจรจามาก ย่อมเกิดความผิดพลาดได้ (5) การสวดมนต์ ทำสมาธิ ภาวนา เป็นนิจย่อม
ใกล้ชิดพระนิพพาน เป็นต้น  
 
ด้านสาธารณูปการและสาธารณสงเคราะห์  
        บทบาทด้าน พระครูโสภณธรรมรังสี (พระมหาสุพรรณ สุวณฺโณ)  ได้พัฒนาพื้นที่วัดป่าโยธาประสิทธิ์ 
สร้างสิ่งต่างเพื่ออำนวยความสะดวกไว้อย่างมากมาย สร้างศาสนวัตถุ ได้แก่ พระพุทธลีลาโยธาประสิทธิ์  องค์
หลวงปู่ดุลย์ อตุโล (องค์ใหญ่ที่สุดในจังหวัดสุรินทร์) มหาเจดีย์บูรพาจารย์ พระพุทธเมตตาศิลา พระสีวลี 
พระสังกัญจายณะ ลานธรรมสถานที่ปฏิบัติธรรม พระพุทธรูปทั้ง 7 ปาง พระอุโบสถ หอพระไตรปิฏก หอระฆัง  
ห้องสมุด สำนักงานสำนักปฏิบัติธรรมประจำวัดป่าโยธาประสิทธิ์ สถานที่อบสมุนไพรวิถีพื้นบ้าน ศาลาปฏิบัติ
ธรรม เมรุ อาคารผู้ป่วยระยะสุดท้าย กุฏิพระสงฆ์ ที่รับรองพระอาคันธุกะ พระโพธิสัตว์กวนอิม ทั้งนี้ยังปลูก
ต้นไม้เพื่อให้เกิดความร่มรื่นแก่สถานที่ไว้อย่างเป็นธรรมชาติ ทั้งนี้พระครูโสภณธรรมรังสี ยังทำการสงเคราะห์
ด้านการเปิดอาคารผู้ป่วยระยะสุดท้ายของชีวิต และอาคารสถานที่ยังให้บริการ การอบรมคุณธรรม จริยธรรม
แก่หน่วยงาน องค์กร ภาครัฐและเอกชน ประชาชนทั่วไป เป็นต้น  
 
ด้านสาธารณสงเคราะห์ 
         บทบาทของพระครูโสภณธรรมรังสี (พระมหาสุพรรณ สุวณฺโณ) ด้านสาธารณสงเคราะห์ เรายังเห็น
ได้ชัดเจนว่า ที่มีบารมี มีเอกลาภมากๆ ท่านไม่ได้เก็บไว้เพียงตัวท่านเอง หากแต่ได้ช่วยสร้างโรงพยาบาล วัด
ห่างไกลความเจริญ ศาลาที่ประชุม อาคารสถานที่ที่จำเป็นของชุมชนบ้านละเอาะ ในเขตพื้นที่ที่จำเป็น ศาลา
โรงฉัน เมรุ หอปฏิบัติธรรมขนาดใหญ่ ถนนเข้าวัดที่ขาดแคลน  ฯลฯ 
           ถ้าวิเคราะห์ลึกลงไปถึงการพัฒนาในด้านจิตวิญญาณ  พระครูโสภณธรรมรังสีได้พัฒนาจิตวิญญาณ 
ของผู้คนในชุมชน จากคนที่เกเร ไม่มีหนทางชีวิต ท่านได้มอบโอกาศเมตตาให้มาอาศัยในวัด และให้ปฏิบัติ
ธรรม สวดมนต์ ไหว้พระ ทำสมาธิภาวนา และให้ทำงานภายในวัด เมื่อถึงโอกาสมีการงานก็ค่อยออกไปทำงาน 
จนชุมชนพูดติดปากว่า ท่านมีเมตตาสูงมาก (พระใจดีนั้นเอง) จากที่เคยลุ่มหลงในอบายมุขให้รู้ใช้สติปัญญา 
จากความเห็นผิด (มิจฉาทิฐิ) ให้มีความเห็นที่ถูกต้อง (สัมมาทิฐิ) การพัฒนาจิตวิญญาณของคนในชุมชนให้
ขยันหมั่นเพียรในการทำมาหาเลี้ยงชีพ คือสอนให้ขยันเก็บออม ประหยัดใช้จ่ายอย่างรู้คุณค่า ไม่ฟุ่มเฟือย 
หรูหรา หลงตามค่านิยมที่ผิดๆ (ค่านิยมที่ไม่น่านิยม) สอนให้รู้จัดเลือกคบคน โดยให้เลือกคบกับบัณฑิต ให้หลีก
เว้นจากคนพาล และสอนให้วางตนให้เหมาะสมกับภาวะแห่งตน รู้จักฐานะของตน เป็นต้น  
 



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที ่2  ฉบับที่ 2 (2567) : พฤษภาคม – สิงหาคม 
         Academic Journal of Graduate School: Vol.2 No.2 (2024) : May - August 

 61 

บทสรุป (Conclusion)  
 บทบาทของพระสงฆ์ในการส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรมจะมีส่วนสําคัญกับชุมชนและสังคมไทยมา
โดยตลอดและถือว่าเป็นสถาบันทางสังคมสถาบันหนึ่งและได้ทําหน้าที่สืบทอดอายุพระพุทธศาสนาให้ดํารงอยู่
จนถึงปัจจุบัน ทุกวันนี้พระสงฆ์มิได้ทําเฉพาะหน้าที่ในการสืบทอดอายุพระพุทธศาสนาเท่ านั้น แต่ยังได้ทํา
หน้าที่ในการช่วยเหลือสงเคราะห์ชุมชนและสังคมในด้านต่างๆ มากมาย หลายด้านด้วยกัน 
 หลักการในบทบาทของพระครูโสภณธรรมรังสี (พระมหาสุพรรณ สุวณฺโณ)  มีบทบาทจริงในทาง
ปฏิบัติ ที่พระสงฆ์ระดับสังฆาธิการที่ถูกต้องตามพระธรรมวินัยพึงปฏิบัติกัน โดยเฉพาะในด้านหลักด้านการ
ปกครอง ที่จะต้องปกครองโดยธรรม เป็นธรรมาภิบาล ปกครองเพื่อเกื้อหนุนให้เกิดการศึกษา  ด้านการศึกษา
และการศึกษาสงเคราะห์ ทั้งที่ท่านเองจะสอนพระเณรด้วยกันเอง และสงเคราะห์เพื่อให้ได้รับการศึกษาที่
ถูกต้อง พร้อมทั้งวิชาความรู้ จรณะและความประพฤติ สร้างวิธีคิดที่เป็นสัมมาทิฏฐิ ด้านการเผยแผ่ เป็นงานที่
นำพระธรรมและคำสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าออกเผยแผ่สู่ประชาชน ถือเป็นภารกิจที่มีสำคัญ 
ในสมัยพุทธกาลพระพุทธเจ้า ใช้คำว่าไปประกาศพรหมจรรย์ เพื่อให้มนุษย์ได้เข้าใจวิถีชีวิตประเสริฐ พระสงฆ์
เองก็จะต้องเป็นแบบอย่างที่ดีของการดำเนินชีวิตเป็นต้นแบบที่งดงาม ในด้านสังคมต้องเป็นแบบอย่างต้นแบบ
ของสังคมที่ดี ต้องเป็นระเบียบ ต้องมีการจัดระเบียบด้านอารมณ์และจิตวิญญาณข้อประพฤติด้วย พระครู
โสภณธรรมรังสี (พระมหาสุพรรณ สุวณฺโณ) ถือเป็นผู้มีบทบาทและสถานะของความเป็นผู้นำโดยสิ้นเชิง ท่าน
ได้มีบทบาทในการพัฒนาทุกๆๆมิติ จึงถือเป็นแบบอย่างที่ดีงามและเป็นปฐมเหตุให้เกิดความศรัทธา เลื่อมใส 
เชื่อมั่นในการทำความดีงามด้วย กลายเป็นจุดศูนย์รวมจิตใจในการพัฒนาชุมชนและสังคมทั้งทางตรงและ
ทางอ้อม ในฐานะที่เป็นพระสงฆ์ท้ังยังสามารถเป็นต้นแบบของมนุษย์ที่ประเสริฐ เป็นต้น  
 
เอกสารอ้างอิง (References) 
พรชุลี อาชวะอํารุง และคณะ. (2549). การศึกษาทบทวนโครงการครูพระสอนศีลธรรมในโรงเรียน,  
 กระทรวงวัฒนธรรม. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ชุมนุมสหกรณ์การเกษตรแห่งประเทศไทย 
พระมหากฤษฎา นันทเพชร.  (2540). ทัศนคติของพระสงฆ์ต่อบทบาทการพัฒนาสังคม. วิทยานิพนธ์ 
 มหาบัณฑิตคณะพัฒนาสังคม. บัณฑิตวิทยาลัย สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์. 
พระมหาโยธิน ละมูล. (2545). บทบาทพระสงฆ์ในฐานะทรัพยากรมนุษย์และนักพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ 
 วิทยานิพนธ์มหาบัณฑิต คณะพัฒนาทรัพยากรมนุษย์. บัณฑิตวิทยาลัย สถาบันบัณฑิต 
 พัฒนบริหารศาสตร์. 
วิโรจน์ ธาระพุฒิ. (2544). ศึกษาการปฏิบัติหน้าที่ต่อสังคมด้านการพัฒนาจริยธรรมของพระธรรมวิทยากร 
 มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. วิทยานิพนธ์ปริญญาสังคมสงเคราะหศาสตรมหาบัณฑิต. คณะ 
 สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์  ปยุตโต). (2520). พุทธศาสนาในเอเชีย. กรุงเทพฯ  : ธรรมสภา. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์นานมีบุ๊คพับลิเคชั่นส์. 
 



วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา ปีที ่2  ฉบับที่ 2 (2567) : พฤษภาคม – สิงหาคม 
         Academic Journal of Graduate School: Vol.2 No.2 (2024) : May - August 

 62 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต),. (2528). พจนานุกรมพุทธศาสตร์  ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ 
 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระสุธีวรญาณ (ณรงค์  จิตฺตโสณโณ). (2549). พุทธศาสนาปริทรรศน์. กรุงเทพฯ : สุขภาพใจ. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต). (2544). พุทธธรรม  ฉบับเดิม. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช 
 วิทยาลัย. 
พระราชสังวรญาณ (พุธ ฐานิโย). (2544). ฐานิยปูชา. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ชวนพิมพ์. 
สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก. (2535). ศีล สมาธิ ในพระพุทธศาสนา. 
 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ชวนพิมพ์. 
วิ.ม. (บาลี)  4/32/27, วิ.ม. (ไทย) 4/32/40.  
องฺ. ปญฺจก. (ไทย) 22/ 125 /205.  
วิ.ม. (ไทย) 4/ 32/ 40.  
ขุ.สุ.(ไทย)  25/ 143-145 / 533.  
ที.สี. (ไทย) 9/311/118-119 .  
ขุ.อิติ. (ไทย) 25/92/465.  
ที.มา. (ไทย) 10/178/126.  
ม.มู. (ไทย) 12/95/67. 
ขุ.ธ. (ไทย) 25/33/57.  
ขุ.ม. (ไทย) 29/52/181. 
ที.ปา. (ไทย) 11/228/230.  

  
 


