
282

●  พุทธบูรณาการคุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเพื่อการเสริมสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชน  ●S a i n t  J o h n ’ s  J o u r n a l

วำรสำรเซนต์จอห์น

*	 นักศึกษาหลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต	สาขาวิชาปรัชญาและพระพุทธศาสนา	วิทยาลัยปรัชญาและศาสนา	มหาวิทยาลัย

	 เซนต์จอห์น

**	 อาจารย์ที่ปรึกษาดุษฎีนิพนธ์หลัก

***	อาจารย์ที่ปรึกษาดุษฎีนิพนธ์ร่วม

บทคัดย่อ

 บทความวจิยันีม้วีตัถปุระสงค์เพือ่	1)	ศกึษามโนทศัน์เกีย่วกบัการเสริมสร้างบทบาท

	 พระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชนโดยการใช้คุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเป็นฐาน	

	 2)	 ศึกษาปรัชญาหลังนวยุคและหลักพุทธธรรมว่าด้วยภูมิพลังทางวัฒนธรรม

	 ในการพัฒนาชุมชน	 3)	 พุทธบูรณาการคุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเพื่อ

	 การเสริมสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชน 4)	 สร้างองค์ความรู้ใหม่

	 และรปูแบบพทุธบูรณาการคณุค่าภมูพิลงัทางวฒันธรรมเพือ่การเสรมิสร้างบทบาท

	 พระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชน	งานวิจัยนี้	เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ	ด้วยวิธีการ

	 วิจัยเชิงเอกสาร	 ภายใต้กระบวนการศึกษาเชิงวิเคราะห์	 วิจักษ์	 และวิธาน

	 เพื่อน�าไปสู่การสร้างองค์ความรู้ใหม่ทางปรัชญาและพระพุทธศาสนา	

	 ผลการวิจัยพบว่า	 พระสงฆ์มีความส�าคัญต่อการพัฒนาสังคมและเป็นท่ี

	 ยอมรับจากประชาชน	 เป็นสื่อกลางในการชักจูงประชาชนเข้าร่วมในการ

	 พัฒนาชุมชนของตนเองด้วยความเต็มใจ	 โดยเฉพาะการน�าคุณค่าภูมิพลัง

พุทธบูรณำกำรคุณค่ำภูมิพลังทำงวัฒนธรรม

เพื่อกำรเสริมสร้ำงบทบำทพระสงฆ์ไทยในกำรพัฒนำชุมชน

The Buddhist Integration of the Cultural Powerful 

Value into Strengthening the Thai Buddhist Monks Role 

of Community Development

พระครูฐิติธรรมญาณ	(ปุณณภูรีวัฒน์	ฐิติรัฏฐ์ศิวโรตม์)*

Phrakruthitidhammayana	(Punnaphureewat	Thitiratsiwarot)

กันยาวีร์	สัทธาพงษ์	Kanyawee	Sathapong**

สวัสดิ์	อโณทัย	Sawat	Anothai***



283

●   พระครูฐิติธรรมญาณ	(ปุณณภูรีวัฒน์	ฐิติรัฏฐ์ศิวโรตม์)	◆ กันยาวีร์	สัทธาพงษ์	◆ สวัสดิ์	อโณทัย  ●

	 ทางวัฒนธรรม	 อันเป็นวิถีชีวิตที่สอดรับตามแนวทางพระพุทธศาสนา	 โดยการ

	 น�าหลักพลธรรม	 4	 อันประกอบด้วยปญญาพละ	 วิริยพละ	 อนวัชชพละ	 และ

	 สังคหพละ	 และหลักฆราวาสธรรม	 4	 อันประกอบด้วยสัจจะ	 ทมะ	 ขันติ	 และ

	 จาคะ	มาเป็นกลไกในการพัฒนาชุมชน	พุทธบูรณาการในภูมิพลังทางวัฒนธรรม

	 ท�าให้เกดิคณุค่าเชงิสจัธรรม	การเกดิปญญาพัฒนาคณุภาพชวีติท่ีมคีวามเหน็ถูกต้อง	

	 คณุค่าเชงิศลีธรรม	ด้วยการน�ากจิกรรมพฒันาตนเองในหลกัศลี	คณุค่าเชงิจรยิธรรม	

	 การปฏิบัติให้เป็นผู้มีความเสียสละ	 มีความกตัญูกตเวที	 มีความสามัคคีและ

	 คุณค่าเชิงสุนทรียธรรม	 อันเป็นความงดงามจากการได้พัฒนาคุณภาพจิตใจ	

	 มองเห็นความเป็นเพื่อนมนุษย์ร่วมทุกข์	 เกิด	 แก่	 เจ็บ	 ตาย	 แล้วด�ารงตนด้วย

	 ความไม่ประมาทในชวีติ	องค์ความรูใ้หม่จากการวจิยันีค้อื	BCV(CD)	=	WANMAO	

	 Model	

ค�าส�าคัญ	: พุทธบูรณาการ, คุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรม, การเสริมสร้าง, บทบาทพระสงฆ์ไทย,

 การพัฒนาชุมชน

Abstract	

	 This	research	article	aims	to	1)	study	the	concept	of	strengthening	

	 the	Thai	monks	role	in	using	cultural	power	values			based	community	

	 development;	2)	study	the	postmodern	philosophy	and	Buddhist	

	 principles	on	cultural	power	in	community	development;	3)	integrate	

	 Buddhist	values			of	cultural	power	to	strengthen	the	Thai	monks	role	

	 in	community	development;	and	4)	create	new	knowledge	and	

	 models	of	Buddhist	integration	of	cultural	power	values			to	strengthen	

	 the	Thai	monks	role	in	community	development.	This	is	a	qualitative	

	 research	using	documentary	research	methods	under	the	analytic,	

	 appreciative,	and	applicative	approach	to	lead	to	the	creation	of	

	 new	knowledge	in	philosophy	and	Buddhism

 The	research	results	have	found	that	monks	are	important	for	social	

	 development	and	a re	accepted	by	 the	public	 to	be	a	medium	

	 to	encourage	people	to	participate	in	the	development	of	their	own	



284

●  พุทธบูรณาการคุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเพื่อการเสริมสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชน  ●

	 communities willingly, especially in bringing in cultural power values, 

	 which are a way of life that is consistent with Buddhism by using 

	 the principles of the four virtues, consisting of wisdom power, diligence 

	 power, non-violence power, and social power, and the four principles 

	 of the laity, consisting of truthfulness, self-control, patience, and 

	 generosity, as a mechanism for community development. Integrating 

	 Buddhism in cultural power creates virtues in terms of truthfulness. 

	 The emergence of wisdom to develop quality of life with correct 

	 views; moral valu e s ​​ by leading self-development activities in 

	 the principles of morality; ethical values, practicing to be a person 

	 with sacrifice, gratitude, unity; and aesthetic values, which is 

	 the beauty that comes from developing the quality of the mind, 

	 seeing the fellowship of human beings who share suffering, birth, 

	 aging, illness and death, and then conducting oneself with mindfulness 

	 in life. New knowledge from this research is BCV(CD) = WANMAO 

	 Model.

Keywords:	Buddhist Integration, Cultural Powerful Value, Strengthening, Thai Buddhist 

	 Monks Role, Community Development



285

●  พระครูฐิติธรรมญาณ (ปุณณภูรีวัฒน์ ฐิติรัฏฐ์ศิวโรตม์) ◆ กันยาวีร์ สัทธาพงษ์ ◆ สวัสดิ์ อโณทัย  ●

บทน�ำ

	 ในกระแสโลกแห่งการเปลี่ยนแปลงที่ไม่หยุดนิ่ง สิ่งมีชีวิตชนิดเดียวคือ มนุษย์ที่สามารถ

เรียนรู้ จดจ�ำและคิดต่อจนเกิดเป็นประสบการณ์ มุมคิด ความรู้ ความสามารถใหม่ ๆ  ถ่ายทอดจากรุ่น

สู่รุ่น สั่งสมเป็นค่านิยมเชิงวัฒนธรรมขึ้นมาอย่างไม่รู้จบ เพราะมนุษย์รู้จักแสวงหารูปแบบการอยู่ร่วม

แล้วน�ำมาประยกุต์ เพือ่พฒันาให้ตนเองอยูร่อดอย่างถาวรท่ีสุด มนษุย์เป็นสัตว์รู้จักการใช้ปัญญาในการ

ขบคิดหาหนทางการแก้ปัญหา (กีรติ บุญเจือ, 2546: 35) เมื่อมนุษย์เป็นสัตว์ที่มีปัญญา และปัญญานั้น

ได้ถูกสั่งสมและสร้างอย่างมีพัฒนาการจนกลายเป็นภูมิปัญญา มนุษย์ได้น�ำภูมิปัญญาเหล่านั้นมา

เป็นพลงัของการขับเคล่ือนคณุค่าและค่านยิมเชิงวฒันธรรมของมนษุย์ทีเ่รยีกว่า ภมูพิลังทางวฒันธรรม

ให้สามารถอยู่รอดและอยู่ร่วมกันได้ในชุมชนหรือสังคมอย่างมีความสุข แต่ในปัจจุบัน ท่ามกลางมิติ

สังคมที่ไม่สามารถแสวงหาจุดร่วมและสงวนจุดต่างได้ จึงท�ำให้ชีวิตของผู้คนจ�ำนวนมากต้องประสบ

กับสภาวะปัญหาและอุปสรรคต่าง ๆ อย่างหลากหลาย วิถีชีวิตดั้งเดิมจากที่เคยเรียบง่ายสงบสุข

ต้องเปลี่ยนไป เป็นเหตุให้ผู้คนต้องแสวงหาวิธีการหรือแนวคิดเพ่ือถือเป็นรูปแบบให้การด�ำเนินชีวิต

ผ่านสู่เป้าหมายโดยไร้ปัญหาและอุปสรรค แต่ปัญหาและอุปสรรคดังกล่าว เป็นความไม่รู้หรือไม่เข้าใจ

ในรูปแบบของการด�ำเนินชีวิตที่เกิดความหลงผิด ขาดเหตุและผลในการเลือกปฏิบัติ จึงท�ำให้มีความ

เชื่อในสิ่งที่ผิด คิดว่าเป็นประโยชน์ต่อชีวิต หรือมีความเชื่อว่าจะสามารถแก้ปัญหาต่าง ๆ ที่เป็นอยู่ได้ 

ในที่สุดก็ให้ความส�ำคัญกับสิ่งนั้น ไม่ว่าจะเป็นเร่ืองของวัตถุนิยม หรือค่านิยมในการอุปโภคบริโภค

ที่เกิดจากกระแสของการโฆษณาชวนเช่ือให้หลงติด รวมไปถึงการแสวงหาอ�ำนาจและเกียรติยศที่

ไม่ถูกต้อง ทั้งไม่ชอบธรรมและผิดจารีตประเพณีอีกด้วย ทั้งนี้ เพื่อสิ่งท่ีเรียกว่า ชีวิต จึงต้องท�ำให้

สรรพชีวิตต้องดิ้นรนไขว่คว้าประโยชน์แห่งตน โดยแก่นแท้แล้ว มนุษย์จะต้องไม่ปล่อยให้ความรัก

ความหวงแหนต่อชีวิตของตนเองมาบดบังคุณธรรมต่อเพ่ือนมนุษย์ด้วยกัน (สิทธิ์ บุตรอินทร์, 2559: 

163) สภาวการณ์ของสังคมปัจจุบันที่เต็มไปด้วยการแย่งอาหารกันกิน แย่งถิ่นกันอยู่ แย่งคู่กันพิศวาส 

แย่งอ�ำนาจกันเป็นใหญ่ วิถีชีวิตดั้งเดิมถูกสั่นคลอนไปด้วยความหลากหลาย (Pluralism) และความ

แตกต่าง (Difference) ด้านค่านิยม ทัศนคติ ความเชื่อ ศาสนา วัฒนธรรม สังคม เศรษฐกิจ การเมือง 

และชาติพันธุ์ เป็นต้น ก�ำลังกลายสภาพเป็นสนิมร้ายท่ีกัดกร่อนท�ำลายประเทศชาติอยู่ในขณะน้ี 

มนุษย์จึงต้องพยายามหาช่องทางพัฒนาด้านต่าง ๆ ไม่ให้เกิดรอยด่างแห่งวิถีชีวิตมากกว่าที่เป็นอยู ่

ธรรมชาตไิด้สร้างสิง่เหล่านีข้ึน้มาเพือ่ให้เกดิความสมดุลเชงิสมัพนัธภาพแห่งโลกธรรม ฉะนัน้ สิง่ทีม่นษุย์

พึงตระหนักรู้คณุค่าความหมายของความเป็นมนษุย์คอื ต้องท�ำอย่างไรมนษุย์จงึจะสามารถด�ำเนนิชวีติ

อยู่ร่วมกับบุคคลอื่น หรือสิ่งอื่น ๆ ที่มีอยู่มากมายในโลกนี้ได้อย่างสันติ มีความสุขราบรื่นบนพื้นฐาน

ความถูกต้องอย่างจริงแท้ของวิถีสังคมโลก พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2556: 607) กล่าวไว้

ว่า คนเราจะมีความสุขอย่างแท้จริงได้ก็ต้องด�ำเนินชีวิตให้ถูกต้องคือ จะต้องปฏิบัติถูกต้องต่อชีวิต



286

●  พุทธบูรณาการคุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเพื่อการเสริมสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชน  ●

ของตนเองและต่อสภาพแวดล้อมทัง้ทางสงัคม ทางธรรมชาต ิและทางวตัถโุดยทัว่ไป รวมทัง้เทคโนโลยี 

คนที่รู้จักด�ำเนินชีวิตให้ถูกต้องย่อมมีชีวิตที่ดีงามและมีความสุขที่แท้จริง ซึ่งหมายถึง การมีความสุขที่

เอื้อต่อการเกิดมีความสุขของผู้อื่นด้วย

	 ในสังคมดิจิทัล ได้มีปรากฏการณ์ของภูมิพลังทางวัฒนธรรมประการหนึ่งเกี่ยวกับการบริโภค

ของมนษุย์ซึง่เกดิขึน้เป็นกจิวตัรในชวีติประจ�ำวนัของมนษุย์ หากดูผวิเผนิเสมอืนกบัจะเป็นเรือ่งเลก็น้อย

ในสายตาของผูค้นทัว่ไป แต่ถ้าพิจารณาอย่างถ่องแท้ อนัท่ีจริงแล้วมคีวามซับซ้อนอยูเ่บือ้งหลังการบริโภค

นั้น นัยแห่งภูมิพลังทางวัฒนธรรมการบริโภคใหม่นี้ได้แสดงให้เห็นถึงการปรับเปลี่ยนรูปแบบ 

ความหมายและคุณค่าจากอดีตสู่ยุคการเปลี่ยนผ่านมาถึงยุคแห่งการเป็นสังคมบริโภคในเวลาต่อมา 

อันแสดงให้เห็นบทบาทและความส�ำคัญของกระแสโลกาภิวัตน์อันมีสื่อมวลชนกับการโฆษณา รวมทั้ง

ภาพสะท้อนการบริโภค และคุณค่าที่คนในสังคมมีต่อสิ่งอุปโภคและบริโภคในช่วงเวลาดังกล่าว 

สวัสดิ ์อโณทยั (2566: 13) ได้แสดงความเหน็ไว้ว่า ความเป็นเกนิจรงิของวฒันธรรมบรโิภคเชงิสญัญะนี้

เป็นผลลัพธ์ของการบริโภคที่เติบโตมากขึ้นจากพัฒนาการของเศรษฐกิจในระบอบทุนนิยม วัฒนธรรม

การบริโภคนั้นได้แสดงถึงการสอดประสานของพลังทางเศรษฐกิจกับวัฒนธรรม เป็นความเกี่ยวพันกัน

ระหว่างตรรกะของตลาดที่ก�ำลังเติบโตกับตรรกะทางวัฒนธรรมแบบใหม่ของความก้าวหน้าด้าน

การสื่อสาร เทคโนโลยีข่าวสารและสังคมดิจิทัล และวัฒนธรรมการบริโภคจึงเป็นส่วนหนึ่งของการเริ่ม

เข้าสูก่ระบวนการท�ำให้กลายเป็นสนิค้า แล้วพฒันาขึน้จนกลายเป็นกรอบทางสงัคมและวฒันธรรมให้กบั

ปัจเจกชนนยิม และเป็นลกัษณะพ้ืนฐานทางสงัคมของความสขุ  การน�ำเสนอภูมพิลงัทางวฒันธรรมการ

บรโิภคในสงัคมนวยคุและหลงันวยคุด้วยมมุมองของนกัปรชัญาเป็นจ�ำนวนมากในปรชัญาตะวนัตกและ

ปรชัญาเชงิศาสนาในโลกตะวนัออกไม่เว้นแม้ในพทุธปรชัญา มุง่พยายามวเิคราะห์ปรากฏการณ์บรโิภค

ร่วมสมัยผ่านทฤษฎีวัฒนธรรมบริโภค (Consumer culture theory) ซึ่งท�ำให้เห็นว่า การบริโภคได้

เปลี่ยนแปลงจากกิจกรรมที่มีความเรียบง่ายและดูเป็นธรรมชาติในอดีต กลายเป็นประเด็นของสังคม

ร่วมสมัย จนเกิดเป็นวาทกรรมแห่งการบริโภค การธ�ำรงอยู่โดยมีการบริโภคเป็นศูนย์กลาง ได้สะท้อน

หลักอภิปรัชญาหลังนวยุคของสภาวะเชิงปัจเจกในการบริโภคและการเสพสินค้า เป็นตัวบ่งชี้ถึง

เกียรติยศ อตัลกัษณ์ และสถานะของตนในสงัคม จนน�ำไปสู่สภาวะของความเป็นเกนิจริงในวฒันธรรม

การบริโภคนั้น นักปรัชญาหลังนวยุคอย่าง โบดริยาร์ด (Jean Baudrillard, 1929-2007) (Jean 

Baudrillard, 1996) เห็นว่า สังคมหลังนวยุคเป็นยุคที่เทคโนโลยีใหม่ ๆ เกิดขึ้นและก่อให้เกิดความ

สามารถในการผลิตซ�ำ้ ท้ังสินค้าท่ีเป็นวัตถุและสนิค้าเชิงวฒันธรรม ความสามารถในการผลิตซ�ำ้ได้อย่าง

ไม่จ�ำกัด ท�ำให้เกดิสงัคมเกนิจรงิ (Hyper-reality society) ซึง่เตม็ไปด้วยสิง่จ�ำลอง (Simulacrum) จน

ไม่สามารถทีจ่ะแยกระหว่างของจรงิกบัสิง่จ�ำลองได้ และยงัเป็นยคุการระเบดิแบบรวมตัว (Implosion) 

ของเส้นแบ่งระหว่างสิ่งต่าง ๆ  ท�ำให้ไม่มีการแบ่งแยกระหว่างวัฒนธรรมระหว่างประเทศ ไม่มีการแบ่ง



287

●  พระครูฐิติธรรมญาณ (ปุณณภูรีวัฒน์ ฐิติรัฏฐ์ศิวโรตม์) ◆ กันยาวีร์ สัทธาพงษ์ ◆ สวัสดิ์ อโณทัย  ●

แยกระหว่างสิง่ทีป่รากฏกบัความเป็นจรงิ นัน่คอื ไม่มคีวามหมายทีอ่ยูเ่บือ้งหลงัสิง่ต่าง ๆ  ทีจ่ะให้ค้นหา

ความเป็นเกินจริงเก่ียวข้องกับสังคมสื่อ สังคมเครือข่าย ข้อมูลข่าวสารที่ร่วมกันสร้างความเป็นจริงที่

ยิ่งกว่าสิ่งเป็นจริง (More real than real) ที่ความเป็นจริงได้ตกเป็นรองภาพตัวแทน และน�ำไปสู่

การหลอมละลายความเป็นจริงในขั้นสุดยอด (Jean Baudrillard, 1998)

	 ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีความสนใจท่ีจะวิจัยให้ลุ่มลึกเกี่ยวกับบทบาทของพระสงฆ์และการน�ำหลัก

พุทธธรรมมาประยุกต์ใช้ในการท�ำงานพัฒนาชุมชนโดยใช้ภูมิพลังวัฒนธรรมเป็นฐานมองผ่าน

ความเข้าใจกระบวนทรรศน์ทางปรัชญาหลังนวยุค โดยผู้วิจัยจะวิเคราะห์บทบาทของพระสงฆ์

และประยุกต์หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา โดยขอน�ำหลักพุทธธรรมคือ หลักพลธรรม 4 รวมทั้ง

หลักฆราวาสธรรม 4 มาใช้ในเชิงบูรณาการ ดังนั้น ผู้วิจัยจึงได้จัดท�ำดุษฎีนิพนธ์ ภายใต้หัวข้อเรื่อง 

“พุทธบูรณาการคุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเพ่ือการเสริมสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทยในการ

พัฒนาชุมชน”

วัตถุประสงค์การวิจัย

	 1.	เพื่อศึกษามโนทัศน์เกี่ยวกับการเสริมสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชนโดย

การใช้คุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเป็นฐาน 

	 2.	เพือ่ศกึษาปรชัญาหลงันวยคุและหลกัพทุธธรรมว่าด้วยภมูพิลงัทางวฒันธรรมในการพฒันา

ชุมชน

	 3.	เพื่อพุทธบูรณาการคุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเพ่ือการเสริมสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทย

ในการพัฒนาชุมชน 

	 4.	เพื่อสร้างองค์ความรู้ใหม่และรูปแบบพุทธบูรณาการคุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเพื่อ

การเสริมสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชน 

วิธีการด�ำเนินการวิจัย

	 การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative research) ด้วยวิธีการวิจัยเชิงเอกสาร 

(Documentary research) ภายใต้กระบวนการวิจัยทางปรัชญาแบบวิภาษวิธี (Dialectic method) 

และการใช้เหตุผลแบบมีวิจารณญาณ (Discursive method) ด้วยกระบวนการของการศึกษา

เชิงบูรณาการ (Integration) อันประกอบด้วยการวิเคราะห์ (Analysis) การวิจักษ์ (Appreciation) 

และการวิธาน (Application) เพื่อน�ำไปสูก่ารสร้างองค์ความรู้ใหม่ในทางปรัชญาและพระพุทธศาสนา 

ผู้วิจัยจะศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารส�ำคัญต่าง ๆ เพ่ือการวิเคราะห์วิจารณ์ โดยมี

ขั้นตอนในการด�ำเนินการศึกษา ดังนี้



288

●  พุทธบูรณาการคุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเพื่อการเสริมสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชน  ●

	 ขั้นตอนการด�ำเนินการวิจัย

	 ในการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ก�ำหนดวิธีการศึกษาเชิงเอกสาร (Document study) ดังต่อไป

	 1.	เอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary source) จะค้นคว้าจากคัมภีร์พระไตรปิฎก 45 เล่ม 

โดยเฉพาะพระไตรปิฎก ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 

	 2.	เอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary source) จะศึกษาค้นคว้าจากคัมภีร์อรรถกถา ฎีกาและ

อนฎุกีาทีเ่กีย่วข้อง เช่น คัมภร์ีวสิทุธมิรรค คมัภร์ีวมิตุติมรรค อภธิมัมตัถสังคหะ เป็นต้น อกีทัง้รวบรวม

ข้อมูลจากวิทยานิพนธ์ ดุษฎีนิพนธ์ งานวิจัย บทความ ข้อเขียน บทวิจารณ์ เอกสารต่าง ๆ ทั้งที่เป็น

ภาษาไทยและภาษาอังกฤษที่ได้กล่าวถึงเรื่อง การบูรณาการปรัชญาหลังนวยุคและหลักพุทธธรรม

เพ่ือการเสริมสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชนโดยการใช้คุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรม

เป็นฐาน โดยเฉพาะกรีต ิบญุเจอื ราชบณัฑติทางปรัชญา ผู้ได้วางกรอบหลักคิดเกีย่วกบักระบวนทรรศน์

ทางปรัชญา 5 ยุค และแนวคิดส�ำคัญของนักปรัชญาหลังนวยุคอย่าง ฌอง โบดริยาร์ด ผู้เปิดมิติใหม่

แห่งวัฒนธรรมการบริโภคเชิงสัญญะ รวมทั้ง ศึกษาผลงานส�ำคัญ ๆ ของ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 

(ป.อ.ปยุตฺโต) พุทธทาสภิกขุ  พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต)  ประเวศ อินทองปาน 

สมบูรณ์ บุญโท  สุจิตรา อ่อนค้อมและนักวิชาการอื่น ๆ ทางพระพุทธศาสนาที่กล่าวถึงบทบาท

พระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชนโดยการใช้คุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเป็นฐาน 

	 จากนั้น ผู้วิจัยท�ำการเก็บรวบรวมข้อมูลทั้งในส่วนที่เป็นเอกสารปฐมภูมิ และเอกสารชั้น

ทุติยภูมิเพื่อด�ำเนินการในขั้นตอนต่อไป

	 การวิเคราะห์ข้อมูล

	 เป็นการตรวจสอบความถูกต้องและความน่าเชื่อถือของข้อมูลที่ได้คัดเลือกมาแล้ว ด้วยการ

วิเคราะห์จากหลักฐานหรือเอกสารที่เชื่อถือได้ แล้วน�ำมาวิเคราะห์โดยปรับความคิดท่ีเอนเอียง

ออกไปให้มคีวามเป็นวตัถวุสิยัหรอืน่าเชือ่ถอืมากท่ีสุด ซ่ึงสามารถศกึษาและยนืยนัได้จากข้อมลูท่ีพิสูจน์

แล้ว โดยผู้วิจัยท�ำการอ่านเอกสารที่ได้รวบรวมไว้ ตามกรอบวิเคราะห์เอกสารที่ก�ำหนดไว้โดยละเอียด 

เพื่อจับใจความและประเด็นส�ำคัญและท�ำการจดบันทึกแต่ละใจความที่ได้ไว้ หลังจากนั้น ผู้วิจัยให้ผู้ที่

มีความเช่ียวชาญและมปีระสบการณ์ในประเดน็เกีย่วกบัปรชัญาหลงันวยคุและหลกัพทุธธรรมเพือ่การ

เสริมสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชนโดยการใช้คุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเป็นฐาน

เป็นผู ้ตรวจสอบความถูกต้องครบถ้วนของผลการวิเคราะห์เอกสารที่ได้อีกครั้งหนึ่ง เพื่อตอบ

วัตถุประสงค์การวิจัยข้อที่หนึ่งและข้อที่สอง คือ เพ่ือศึกษามโนทัศน์เกี่ยวกับการเสริมสร้างบทบาท

พระสงฆ์ไทยในการพฒันาชมุชนโดยการใช้คณุค่าภมูพิลงัทางวฒันธรรมเป็นฐาน และเพือ่ศกึษาปรัชญา

หลังนวยุคและหลักพุทธธรรมว่าด้วยภูมิพลังทางวัฒนธรรมในการพัฒนาชุมชน 



289

●  พระครูฐิติธรรมญาณ (ปุณณภูรีวัฒน์ ฐิติรัฏฐ์ศิวโรตม์) ◆ กันยาวีร์ สัทธาพงษ์ ◆ สวัสดิ์ อโณทัย  ●

	 การน�ำเสนอข้อมูล

	 ผู้วิจัยท�ำการตรวจสอบความถูกต้องความสอดคล้องและความสมบูรณ์ครบถ้วนของข้อมูล

ที่ได้จากการศึกษา น�ำข้อมูลที่ได้มาเขียนบรรยายตามหลักวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ จากนั้น ผู้วิจัย

จงึน�ำข้อมลูทีไ่ด้มาท�ำการวเิคราะห์และอภิปรายผลตามวตัถปุระสงค์ของการวจัิยทีต้ั่งไว้ของการเขยีน

อภิปรายแบบพรรณนาวิเคราะห์ (Analytical description) ด้วย ให้เชื่อมโยงเป็นเนื้อเดียวกัน

ภายใต้การศึกษาเชิงวิเคราะห์ วิจักษ์และวิธาน เพ่ือน�ำไปสู่การสร้างองค์ความรู้ใหม่ทางปรัชญาและ

พระพุทธศาสนา

สรุปผลการวิจัย

	 1.	มโนทัศน์เกี่ยวกับการเสริมสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชนโดยการใช้คุณค่า

ภมิูพลงัทางวัฒนธรรมเป็นฐาน ท�ำให้เข้าใจได้ว่า พระสงฆ์เป็นผูน้�ำได้อย่างสมบรูณ์จะต้องพฒันาตนเอง

ให้มีความสมบูรณ์พร้อมกัน 3 มิติ คือ มิติทางคุณธรรม มิติทางปัญญา และมิติการเป็นผู้น�ำ หรืออีก

นัยหนึ่ง พระสงฆ์ไทยควรถึงพร้อมด้วยวิชชาจรณะ อันประกอบด้วยภูมิรู้ ภูมิธรรม และภูมิฐาน

เมื่อพระสงฆ์มีความรู้ความสามารถทั้งคุณธรรม ปัญญา และภาวะผู้น�ำนั้นแล้ว ท่านก็จะใช้สมรรถนะ

เหล่านั้นเพื่อน�ำไปสู่การพัฒนาชุมชนด้วยวิธีการท�ำงานท่ีหลากหลาย หนึ่งในบรรดาเหล่านั้น คือ

การใช้ภูมพิลงัทางวฒันธรรมเป็นฐานในการพฒันาชมุชน ด้วยเหตุผลทีว่่า ปัญหาหนึง่ทีส่�ำคญัของสงัคม

ไทยปัจจุบัน คือ ปัญหาความทุกข์ยากของประชาชนในชนบทอันเนื่องมาจากความล้มเหลวในการ

พัฒนาชนบท ถึงแม้จะประสบความส�ำเร็จก็เป็นเพียงด้านวัตถุแต่ขาดมิติทางด้านจิตใจ เป็นผลให้

พระสงฆ์ในเขตชนบทได้มีโอกาสท�ำหน้าที่ของการเป็นผู้น�ำการพัฒนา น�ำพาชาวบ้านร่วมกันด�ำเนิน

กิจกรรมต่าง ๆ เพื่อการพัฒนาชุมชนของตนเอง พระสงฆ์ในชนบทมีพื้นฐานได้รับความศรัทธาเคารพ

ของชาวบ้าน เป็นแกนน�ำในการเข้าไปมีบทบาทพัฒนาชนบท ซ่ึงเมื่อพระสงฆ์น�ำพาชาวบ้านพัฒนา

จิตใจหรอืวตัถใุนกจิกรรมใด  กจิกรรมนัน้มกัจะได้รบัความร่วมมอืช่วยเหลอืจากชาวบ้านอย่างมจิีตศรทัธา

สามารถประสบความส�ำเร็จในการด�ำเนินได้โดยง่ายและเสียค่าใช้จ่ายน้อย แต่บทบาทพัฒนาชนบท

ของพระสงฆ์ยังไม่จ�ำกัดอยู่ในแวดวงเฉพาะพระสงฆ์ ในบางพื้นที่ยังไม่กว้างขวางนักและยังมีกิจกรรม

ลักษณะต่างคนต่างท�ำ ไม่ประสานกันอย่างเป็นกระบวนการหรือองค์กรหรือแนวทางการด�ำเนินการ

การพฒันาชนบทของพระสงฆ์ จึงยงัไม่เด่นชดั ดังนัน้ บทบาทพระสงฆ์ไทยจ�ำเป็นต้องพยายามเข้าช่วย

พัฒนาชุมชน โดยเฉพาะในพื้นที่ชนบทให้ประชาชนมีคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้น โดยจะต้องพัฒนาควบคู่

ไปทัง้ด้านวตัถแุละจิตใจ แต่จะเน้นในด้านใดมากกว่ากนั ควรจะพจิารณาให้เหมาะสมกบัสภาพพืน้ฐาน

ของโครงสร้างสังคมและเศรษฐกิจในแต่ละชุมชน การด�ำเนินงานพัฒนาชนบทให้บรรลุวัตถุประสงค์ 

จะต้องได้รบัความร่วมมอืจากประชาชนจงึจะส�ำเรจ็ได้ เนือ่งจากสภาพสงัคมทีเ่ปล่ียนแปลงไป บทบาท



290

●  พุทธบูรณาการคุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเพื่อการเสริมสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชน  ●

ของพระสงฆ์ต่อชมุชนถกูลดทอนลงไปมาก ท�ำให้บทบาทของพระสงฆ์ต่อการพัฒนาชนบทมกัจะไม่ค่อย

ได้รับการยอมรับจากหลายฝ่ายท้ังประชาชนบางกลุ่มและข้าราชการ พระสงฆ์ท่ีเข้ามามีบทบาทใน

การพัฒนาชนบทจึงต้องสู้กับอุปสรรคต่าง ๆ มากมาย ทั้งจากประชาชนในชุมชนและข้าราชการจาก

ภายนอก เพื่อให้ได้มาซ่ึงการยอมรับและเช่ือถือ โดยเฉพาะอย่างยิ่งจากประชาชน เพื่อให้ประชาชน

เข้าร่วมในการพัฒนาอันเป็นกลยุทธ์ที่จะน�ำไปสู่ความส�ำเร็จในการพัฒนาชนบท พระสงฆ์จึงมีความ

ส�ำคัญและจ�ำเป็นต่อการพัฒนาสังคมและต้องพยายามสร้างการยอมรับจากประชาชน เพ่ือเป็นส่ือ

กลางในการชักจูงประชาชนเข้าร่วมในการพัฒนาชุมชนของตนเองด้วยความเต็มใจ โดยเฉพาะการน�ำ

เอาคุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรม อันเป็นวิถีชีวิตที่สอดรับตามแนวทางพระพุทธศาสนามาใช้

	 2.	ปรัชญาหลังนวยุคและหลักพุทธธรรมว่าด้วยภูมิพลังทางวัฒนธรรมในการพัฒนาชุมชน 

ท�ำให้เข้าใจได้ว่า วัฒนธรรมการบริโภคในปัจจุบันได้สร้างความเชื่อมโยงอันทรงภูมิพลังระหว่างมิติ

ทางเศรษฐกิจและมิติสังคมวัฒนธรรม วัฒนธรรมการบริโภคเป็นโครงสร้างที่อยู่ภายนอกซึ่งกดทับ

ปัจเจกบุคคลไว้  ปัจเจกบุคคลเหล่านั้นล้วนแล้วแต่จะถูกผลักดันให้เป็นส่วนหนึ่งของระบบสัญญะ

ทีม่กีารบ่งบอกวฒันธรรมของการบรโิภคของสงัคมหลงันวยคุ โดยผ่านกลไกส�ำคญัคอื การสือ่สารโฆษณา

ที่ต้องอาศัยสังคมออนไลน์ภายใต้อินเทอร์เน็ตของสรรพสิ่ง (IoT) ที่มุ่งกระตุ้นให้คนในสังคมเกิดการ

บรโิภคทีผ่่านการให้ความหมายเชงิสญัญะนัน้ ๆ  จึงกล่าวได้ว่า สังคมหลังนวยคุนีเ้ป็นยคุแห่งพลเมอืงเนต็

และยุคแห่งพลเมืองเน็ตนี้ได้ก�ำเนิดเกิดสร้างภูมิพลังทางวัฒนธรรมการบริโภค โดยเฉพาะวัฒนธรรม

การบริโภคเชิงสัญญะจนน�ำมาสู ่ประเด็นการถกปัญหาเชิงปรัชญาหลังนวยุคของการแสวงหา

ความคุ ้มค่าของสิ่งท่ีเป็นมูลค่าหรือคุณค่า หรือควรสร้างภูมิพลังทางวัฒนธรรมการบริโภค

หลังนวยุคอย่างมีมูลค่าและคุณค่า การเข้าใจพลวัตของความเปลี่ยนแปลงในสังคมดิจิทัลด้วยหลักคิด

ทางปรัชญาหลังนวยุคจึงน�ำมาสู่การน�ำหลักพุทธธรรมมาบูรณาการ ดังนั้น การปรับระบบและกลไก

ทั้งในส่วนของบทบาทพระสงฆ์และหลักพุทธจริยธรรมเพื่อการน�ำไปประยุกต์ใช้ในการพัฒนาชุมชน

โดยการใช้ภูมิพลังทางวัฒนธรรมเป็นฐานนี้ จึงได้น�ำเอาหลักพลธรรม 4 อันประกอบด้วยปัญญาพละ 

(ก�ำลังปัญญา) วิริยพละ (ก�ำลังความเพียร) อนวัชชพละ (ก�ำลังสุจริต) และสังคหพละ (ก�ำลัง

การสงเคราะห์) มาแก้ปัญหาบทบาทของพระสงฆ์ในฐานะผู้ขับเคลื่อนการสืบสานวัฒนธรรม และ

ได้น�ำหลักฆราวาสธรรม 4 อันประกอบด้วยสัจจะ (ความจริง ซื่อตรง ซื่อสัตย์ จริงใจ พูดจริง ท�ำจริง) 

ทมะ (การฝึกฝน การข่มใจ ฝึกนิสัย ปรับตัว รู ้จักควบคุมจิตใจ) ขันติ (ความอดทน ต้ังหน้า

ท�ำหน้าที่การงานด้วยความขยันหมั่นเพียร) และจาคะ (ความเสียสละ สละกิเลส สละความสุขสบาย

และผลประโยชน์ส่วนตัวได้) มาเป็นกลไกในการพัฒนาชุมชน เมื่อหลักพุทธธรรมทั้งสองนั้นได้น�ำ

มาประยุกต์ใช้ จะน�ำไปสู ่การก่อให้เกิดพลังสร้างสรรค์ พลังแสวงหา พลังปรับตัวและพลัง

ความร่วมมือ ซึ่งสิ่งเหล่านี้จะเป็นหนึ่งในพื้นฐานของการพัฒนายุทธศาสตร์ชาติให้เกิดความมั่นคง 

มั่งคั่งและยั่งยืนต่อการพัฒนาชุมชนต่อไป



291

●  พระครูฐิติธรรมญาณ (ปุณณภูรีวัฒน์ ฐิติรัฏฐ์ศิวโรตม์) ◆ กันยาวีร์ สัทธาพงษ์ ◆ สวัสดิ์ อโณทัย  ●

	 3.	พุทธบูรณาการคุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเพื่อการเสริมสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทย

ในการพัฒนาชุมชน ภายหลังการวิเคราะห์ วิจักษ์และวิธานได้พบว่า สารัตถะของพุทธบูรณาการ

คุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมการบริโภคสิ่งใดก็ตามต้องตั้งอยู่บนหลักของความพอดี พอประมาณนั้น

เป็นปัจจัยส�ำคัญยิ่งในการด�ำรงชีวิต การรู้จักประมาณในการบริโภคอย่างพอดี พอเหมาะ ด้วยการ

มสีตสิมัปชญัญะคอยก�ำกบัให้มวีจิารณญาณ และเมือ่นัน้จะเกดิคณุค่าภมูพิลงัทางวฒันธรรมการบรโิภค

ตามแบบพระพุทธศาสนาที่สามารถแก้ปัญหาความเป็นเกินจริงของวัฒนธรรมการบริโภคทั้งที่เป็นเชิง

สัญญะหรืออ่ืนใดน้ันได้ พุทธบูรณาการคุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเพื่อการเสริมสร้างบทบาทของ

พระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชนนั้น ควรพิจารณาให้เห็นถึงคุณค่าเชิงสัจธรรมที่สามารถน�ำไปสู่การ

เกิดปัญญาที่ถูกต้องที่เรียกว่า มีสัมมาทิฏฐิ พิจารณาถึงแนวทางการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่มีความเห็น

ถูกต้อง กิจกรรมหรือรูปแบบทางวัฒนธรรมนั้นแม้เป็นปรโตโฆสะที่เครื่องมืออุปกรณ์ท�ำให้เกิดความ

เข้าใจในหลักพุทธธรรมที่ต้องในเรื่องของบาปบุญคุณโทษ โดยน�ำสู่กระบวนการคิดไตร่ตรองด้วยหลัก

โยนิโสมนสิการ การพิจารณาสู่ความเชื่อกฎแห่งกรรม ความมีอยู่แห่งสังสารวัฏ ภพภูมิเป็นส่ิงท่ีมีอยู่

จริง แล้วน�ำสู่คุณค่าเชิงศีลธรรม ด้วยการน�ำกิจกรรมหรือรูปแบบต่าง ๆ ของวัฒนธรรมมาเป็น

เครื่องพัฒนาตนเองด้วยการตั้งตนให้อยู่ในหลักศีล เช่น ศีล 5 ศีล 8 สู่การพัฒนาตนเองให้สูงขึ้นด้วย

การประพฤติปฏิบัติตามหลักกุศลกรรมบถ 10 ในการประพฤติปฏิบัตินั้นน�ำสู่คุณค่าเชิงจริยธรรม 

ดังที่จะเห็นมากมายในหลักค�ำสอนทางพระพุทธศาสนา เช่น การประพฤติปฏิบัติในการเป็นผู้มีความ

เสียสละ มีความกตัญญูกตเวที การเป็นผู้มีความโอบอ้อมอารี ตลอดถึงร่วมอกร่วมใจให้เกิดเป็นพลัง

ความสามัคคีอันเป็นผลลัพธ์เกิดข้ึนแก่สังคม ในขณะกับตนเองได้เกิดคุณค่าเชิงสุนทรียธรรม อันเป็น

ความงดงามจากการได้พัฒนาคุณภาพจิตใจ มองเห็นความเป็นเพื่อนมนุษย์ร่วมทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย 

แล้วด�ำรงตนด้วยความไม่ประมาทในชีวิต ขวนขวายฝึกฝนอบรมตนให้หลุดพ้นจากความทุกข์อันเป็น

วิมุตติรสของพระพุทธศาสนา

องค์ความรู้ใหม่ 

	 ในการวิจัยนี้ ผู้วิจัยสามารถสังเคราะห์ถอดมาเป็นองค์ความรู้จากการวิจัย ได้แก่ BCV(CD) = 

WANMAO Model ซึ่งเป็นกระบวนการปฏิบัติพันธกิจด้านสาธารณสงเคราะห์ของบทบาทพระสงฆ์

ไทยในการพัฒนาชุมชุน โดยน�ำคุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเชิงพระพุทธศาสนามาเป็นฐาน 

มีรายละเอียด ดังนี้



292

●  พุทธบูรณาการคุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเพื่อการเสริมสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชน  ●

	 จากภาพสามารถอธิบายแนวความคิดของกระบวนการได้ ดังนี้ 

	 BCV(CD) มาจากค�ำว่า Buddhist Cultural Value in the Community Development 

คุณค่าทางวัฒนธรรมเชิงพระพุทธศาสนาในการพัฒนาชุมชน ถือเป็นงานหนึ่งในพันธกิจของบทบาท

พระสงฆ์ไทยทีต้่องปฏิบัตใินด้านสาธารณสงเคราะห์ เพือ่น�ำมาใช้ในการเผยแผ่หลักค�ำสอน โดยเป็นการ

เผยแผ่ผ่านหลักค�ำสอนตรง และผ่านรูปแบบกิจกรรมเพื่อน�ำไปสู่การพัฒนาคุณภาพชีวิตของบุคคล

ทั้งทางกายภาวนา ศีลภาวนา จิตภาวนา และปัญญาภาวนาให้อยู่ร่วมและรวมกันอย่างมีความปกติสุข 

และสงบสุข โดยมีวัดเป็นศูนย์กลางการพัฒนาชุมชน

	 W มาจากค�ำว่า Wisdom ปัญญา ความรู้ ความเข้าใจ ความมีเหตุมีผล บทบาทพระสงฆ์ไทย

ในการพัฒนาชุมชนจ�ำเป็นต้องมกีารมองเห็นหนทางท่ีถกูต้องนบัแต่การมองเหน็สภาพปัญหาของสงัคม 

และน�ำสู่การวางแนวทางของการปลูกความรู้ ความเห็น ความเชื่อด้วยการมีการมองกว้าง ก้าวทัน

ความเปลี่ยนแปลงกระแสโลกาภิวัตน์จนพัฒนาเคียงคู่มาเป็นสังคมยุคดิจิทัล 

	 A มาจากค�ำว่า Action Plan การวางแผนเชิงปฏิบัติการ นับต้ังแต่กระบวนการของการ

มองเห็นปัญหา แสวงหาแนวทางค�ำตอบ เลือกบางแนวทางท่ีเหมาะสมในลักษณะประโยชน์สุขแบบ 

WIN-WIN ให้แก่ผู้มีส่วนได้ส่วนเสียทุกคนทุกฝ่ายในการด�ำเนินการกิจกรรม/โครงการ

	 N มาจากค�ำว่า Networking การสร้างเครือข่ายในการท�ำงานร่วมกัน อันประกอบด้วย

เครือข่ายแบบพหุภาคี ในการเข้ามามีส่วนร่วมในการรับรู้การด�ำเนินกิจกรรมต่าง ๆ ในการส่งเสริม

อุดหนุนงบประมาณ และกิจกรรมเพื่อช่วยเหลือการพัฒนาชุมชน

ภาพที่ 1:	องค์ความรู้จากการวิจัย BCV(CD) = WANMAO Model บทบาทพระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชน

	 โดยใช้คุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเป็นฐาน

Moderation

Activities

Outcomes

Wisdom

Action Plan

Networking



293

●  พระครูฐิติธรรมญาณ (ปุณณภูรีวัฒน์ ฐิติรัฏฐ์ศิวโรตม์) ◆ กันยาวีร์ สัทธาพงษ์ ◆ สวัสดิ์ อโณทัย  ●

	 M ย่อมาจาก Moderation การรู้ด�ำเนินชีวิตอย่างพอเพียง พอดีพอประมาณ อันเป็นเนื้อหา

ของการการขบัเคลือ่นและน�ำมาประยกุต์ใช้ในกลุม่ผูร่้วมท�ำงานด้วยกนั การด�ำเนนิชวีติของกลุม่ท�ำงาน

แบบทางสายกลางและให้เกิดประโยชน์สุขกันทุกฝ่าย

	 A ย่อมาจาก Activities การก�ำหนดกิจกรรม บทบาทพระสงฆ์ไทยควรขับเคลื่อนให้เป็นไป

ภายใต้หลักการของพระพุทธศาสนาที่ตั้งอยู่บนการไม่ท�ำชั่ว ส่งเสริมการท�ำดี และพัฒนาจิตปัญญา

ให้หลุดพ้นจากปัญหาของชุมชนและตนเอง

	 O ย่อมาจาก Outcomes ผลลัพธ์ ผลจากการด�ำเนินงานจากคุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรม

เชิงพระพทุธศาสนาน�ำไปสูก่ารพฒันาคณุภาพชวิีตของบคุคลและชมุชนทัง้กาย จติ อารมณ์ สงัคมและ

ปัญญา จนท�ำให้ชุมชนเกิดการพัฒนาที่ยั่งยืน

อภิปรายผลการวิจัย

	 จากผลการวิจัย สามารถอภิปรายได้ว่า 

	 1. มโนทัศน์เกี่ยวกับการเสริมสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชนโดยการใช้คุณค่า

ภูมิพลังทางวัฒนธรรมเป็นฐาน เป็นความจริงที่พระสงฆ์ต้องอยู่เคียงคู่กับชาวบ้าน ต่างพึ่งพาอาศัยซึ่ง

กนัและกนั สถานะของวัดและบทบาทของพระสงฆ์เป็นสิ่งหนึ่งที่สะทอ้นถงึวถิีชวีิตการด�ำเนินชวีิตของ

ชาวบ้าน เป็นแกนน�ำในการเข้าไปมบีทบาทพฒันาชนบท  ปัญหาหนึง่ทีส่�ำคญัของสังคมไทยปัจจุบนั คอื 

ปัญหาความทุกข์ยากของประชาชนในชนบทอันเนื่องมาจากความล้มเหลวในการพัฒนาชนบท ถึงแม้

จะประสบความส�ำเร็จก็เป็นเพียงด้านวัตถุ แต่ขาดมิติทางด้านจิตใจ ซ่ึงเมื่อพระสงฆ์น�ำพาชาวบ้าน

พัฒนาจิตใจหรือวัตถุในกิจกรรมใด กิจกรรมนั้นมักจะได้รับความร่วมมือช่วยเหลือจากชาวบ้านอย่าง

มีจิตศรัทธา สามารถประสบความส�ำเร็จในการด�ำเนินได้โดยง่ายและเสียค่าใช้จ่ายน้อย สอดคล้องกับ

งานวิจัยของพระครูปริยัติกิจวิธาน (ไพสิทธิ์ ศรีรอด) (2561) เรื่อง การประยุกต์ใช้พุทธญาณวิทยา

ของหลักกาลามสูตรในสังคมไทยหลังนวยุค ที่สะท้อนให้เห็นว่า การที่มนุษย์หลงใหลในวัตถุนิยมหรือ

บริโภคนิยมจนตกเป็นทาสของวตัถ ุเป็นปัญหาทีเ่กิดจากความเชือ่ว่า ความสขุของมนษุย์ข้ึนอยูก่บัวตัถุ 

หรอืถอืเอาการมวีตัถหุรือการครอบครองวตัถเุป็นฐานในการมคีวามสุข แล้วพากนัปฏเิสธส่ิงอืน่ ๆ  เช่น 

ปฏิเสธศาสนา ท�ำให้ชีวิตขาดสมดุล ขาดความพอดี มนุษย์จึงแสวงหาแต่วัตถุมาปรนเปรอตนเอง 

ท�ำทุกอย่างเพื่อให้ได้เงินมา 

	 2.	ปรัชญาหลังนวยุคและหลักพุทธธรรมว่าด้วยภูมิพลังทางวัฒนธรรมในการพัฒนาชุมชน

เป็นเครื่องมือท่ีจะช่วยในการแก้ปัญหาบทบาทของพระสงฆ์ด้วยความเข้าใจ เข้าถึง และพัฒนา บน

พื้นฐานของการมีหลักคิด หลักทฤษฎี และหลักปฏิบัติ ด้วยเหตุที่ภูมิพลังทางวัฒนธรรมการบริโภคใน



294

●  พุทธบูรณาการคุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเพื่อการเสริมสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชน  ●

สังคมดิจิทัลนี้ได้สร้างกระบวนการท�ำให้กลายเป็นสินค้าที่มีนัยครอบคลุมเกินกว่ารูปแบบของสินค้า

และการบริการ สอดคล้องกับงานวิจัยของพระครูประสุตโพธิคุณ (จิภาณุ สุวรรณรงค์) (2561) เรื่อง 

ความเป็นเกินจรงิในพธิกีรรมการอปุสมบทในพระพทุธศาสนามองผ่านปรชัญาหลงันวยคุ ทีไ่ด้ชีใ้ห้เห็น

ถึงสังคมปัจจุบันมีความเป็นเกินจริงอยู่มาก สร้างอัตตาหรือเสริมอัตตา ปัญหาการให้ความส�ำคัญวัตถุ

มากกว่าจิตใจ สร้างปัญหาให้เกิดในสังคม สังคมไม่คิดหาทางแก้ไข หากปล่อยไว้อย่างนี้ สุดท้ายกลาย

เป็นความเป็นเกินจรงิมากกว่าเน้ือหา ใส่ใจสิง่ทีมิ่ใช่สาระว่าเป็นสาระ ส่ิงทีเ่ป็นปัญหาเหล่านีต้้องน�ำหลกั

พุทธธรรมมาประยุกต์ใช้ โดยเฉพาะหลักพลธรรม 4 อันเป็นหลักธรรมที่มีทั้งการบริหารจัดการ และ

การน�ำไปสูก่ารประพฤตขิองปัจเจกบคุคล สอดคล้องกบังานวจิยัของพระครูใบฎกีาเขมปัตถ์ สทุธิฺธมโฺม 

(พิชญกิตติกุล) ธิติวุฒิ หมั่นมี และวิชชุกร นาคธน (2565) เรื่อง การบริหารการพัฒนาตามแนวทาง

ของหลักพละ 4 ขององค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นในอ�ำเภอดอนเจดีย์ จังหวัดสุพรรณบุรี ยืนยันให้เห็น

ว่า แนวทางการบริหารการพัฒนาตามแนวทางของหลักพละ 4 ในการบริหารการพัฒนา ต้อง

น�ำมาสู่ภาคปฏิบัติโดยยึดประชาชนเป็นหลัก มีบุคลากรท่ีมีความรู้ความสามารถในเร่ืองของนโยบาย

อย่างแท้จริง อีกท้ังเพิ่มความแข็งแกร่งด้วยหลักฆราวาสธรรม 4 สอดคล้องกับงานวิจัยของเกษสุดา 

นามปัญญาและพรพมิล โพธิช์ยัหล้า (2566) เรือ่ง บทบาทการส่งเสรมิกจิการพระพทุธศาสนาตามหลกั

ฆราวาสธรรม 4 ของส�ำนักงานพระพุทธศาสนา จังหวัดร้อยเอ็ด ยืนยันชัดเจนว่า ควรมีการตรวจสอบ

ประเมินผลการปฏิบัติงานอย่างสม�่ำเสมอ เพื่อให้ทราบเกี่ยวกับปัญหา หรือจุดบกพร่อง เพื่อที่ใน

ครั้งต่อไปจะได้ปรับปรุง พัฒนามากขึ้น

	 3.	พทุธบูรณาการคณุค่าภมิูพลงัทางวฒันธรรมเพือ่การเสรมิสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทยในการ

พัฒนาชุมชน เป็นสิ่งท่ีบทบาทพระสงฆ์ไทยควรเข้าใจเป็นเบื้องต้นในการบริหารจัดการถึงปัญหาของ

พระสงฆ์ในการเผยแผ่ สิ่งที่บทบาทพระสงฆ์ไทยควรเข้าใจถึงการเปล่ียนแปลงของความเป็นจริงใหม่

ของสงัคมปัจจบุนัภายหลงัความก้าวหน้าทางวทิยาศาสตร์และการเติบโตขยายของเขตของเทคโนโลยี

จนน�ำไปสู่การปะทะกันของโลกาภิวัตน์ซึ่งถูกท�ำให้เอ่อล้นด้วยพลังตัวตน ทุกวันนี้เราไม่ได้บริโภค

อรรถประโยชน์ของสินค้าแต่เพียงอย่างเดียว หากแต่เราบริโภคสินค้าเชิงสัญญะไปพร้อมกัน เมื่อได้

น�ำทั้งหลักปรัชญาหลังนวยุคและหลักพุทธธรรมย่อมน�ำไปสู่คุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรม สอดคล้อง

กับงานวิจัยของ พระปลัดสาโรจน์ ธมฺมสาโร (ปัญญารัมย์) (2564) เรื่อง รูปแบบอัตลักษณ์วัฒนธรรม

มองผ่านปรชัญาหลงันวยคุของปรชัญาของเศรษฐกจิพอเพยีง ชีใ้ห้เหน็ผลลพัธ์ด้านคตธิรรม เกดิความรู้ 

ความเข้าใจถูกต้องต่อหลักการด�ำเนินชีวิตตามหลักมัชฌิมาปฏิปทาในพระพุทธศาสนา ด้านเนติธรรม

มคีวามรูค้วามเข้าใจเกีย่วกบัหลกัการผลติและการแสวงหาทีถ่กูต้องตามหลกัสมัมาอาชวีะ ด้านสหธรรม 

มีความเอ้ือเฟื้อเผื่อแผ่แบ่งปันและการอยู่ร่วมกันในสังคมบนฐานหลักสังคหวัตถุธรรม 4 และด้าน

วัตถุธรรม มีความเข้าใจในการใช้เทคโนโลยีการผลิตที่ถูกต้องบนเงื่อนไขความรู้ 



295

●  พระครูฐิติธรรมญาณ (ปุณณภูรีวัฒน์ ฐิติรัฏฐ์ศิวโรตม์) ◆ กันยาวีร์ สัทธาพงษ์ ◆ สวัสดิ์ อโณทัย  ●

ข้อเสนอแนะ 

	 ข้อเสนอแนะเพื่อการน�ำไปใช้ประโยชน์

	 งานวิจัยน้ีจะมีคุณค่าต่อเมื่อได้ถูกน�ำไปบูรณาการประยุกต์ใช้อย่างเป็นองค์รวม จะเกิดขึ้น

เพียงล�ำพังหน่วยย่อยใดหน่วยหนึ่ง ย่อมเป็นไปไม่ได้ ต่างต้องได้รับการช่วยเหลือสนับสนุนทุก ๆ ฝ่าย 

ทั้งบุคคล ภาคประชาสังคม ภาครัฐ ภาคเอกชน หน่วยงานอิสระอื่น ๆ ต้องร่วมแรงร่วมใจในการช่วย

กนัส่งเสรมิให้การปฏิบัตงิานด้านสาธารณสงเคราะห์ลลุ่วงไปได้ด้วยดเีพ่ือให้สบืทอดต่อไปยงัรุน่ต่อ ๆ  ไป 

โดยเฉพาะคณะสงฆ์ท่ีจะต้องคอยตรวจสอบ สอดส่องถึงความเหมาะสม ควรน�ำไปใช้ประโยชน์ท้ังใน

เชิงนโยบายคณะสงฆ์ และในเชิงสาธารณะของการอบรมเตรียมความพร้อมของพระสงฆ์ไทยในการ

ปฏิบัติงานด้านสาธารณสงเคราะห์นี้ 

	 ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยครั้งต่อไป

	 1)	ควรมีการท�ำวิจัยเกี่ยวกับรูปแบบการพัฒนากระบวนการจิตอาสาของพระสงฆ์รุ่นใหม่โดย

การใช้สื่อดิจิทัลเชิงคุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมในการเผยแผ่หลักพุทธธรรม 

	 2)	ควรมีการท�ำวิจัยเกี่ยวกับผลลัพธ์ของการปฏิบัติศาสนกิจด้านสาธารณสงเคราะห์ของ

บทบาทพระสงฆ์ในการส่งเสริมวัฒนธรรมแก่ชุมชน

	 3)	ควรมีการท�ำวิจัยเกี่ยวกับรูปแบบการพัฒนาความพร้อมของพระสงฆ์ไทยด้านสาธารณ

สงเคราะห์ การพัฒนาชุมชนทั้งด้านความรู้ความสามารถและขอบเขตของการช่วยเหลือ

	 4)	ควรมกีารท�ำวจิยัเกีย่วกบัพทุธบูรณาการบทบาทพระสงฆ์เพือ่การพฒันาชมุชนให้เกดิความ

ยั่งยืน

	 5)	ควรมกีารท�ำวจิยัเกีย่วกบัการบรูณาการปรชัญาหลงันวยคุโดยการใช้ปรชัญาปฏริปูนยิมเป็น

ฐานในการส่งเสริมการปฏิบัติงานด้านสาธารณสงเคราะห์ของพระสงฆ์ไทย



296

●  พุทธบูรณาการคุณค่าภูมิพลังทางวัฒนธรรมเพื่อการเสริมสร้างบทบาทพระสงฆ์ไทยในการพัฒนาชุมชน  ●

รายการอา้งอิง

กีรติ บุญเจือ. (2546). เริ่มรู้จักปรัชญา เล่ม 1 ในชุดปรัชญาและศาสนาเซนต์จอห์น. กรุงเทพมหานคร: 

	 ส�ำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น.

เกษสุดา นามปัญญา และพรพิมล โพธิ์ชัยหล้า. (2566, กรกฎาคม–ธันวาคม). “บทบาทการส่งเสริม

	 กิจการพระพุทธศาสนาตามหลักฆราวาสธรรม 4 ของส�ำนักงานพระพุทธศาสนา จังหวัด 

	 ร้อยเอ็ด.” วารสารรัฐศาสตร์สาส์น มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 2(2): 1-11.

พระครูใบฎีกาเขมปัตถ์ สุทฺธิธมฺโม (พิชญกิตติกุล) ธิติวุฒิ หมั่นมี และวิชชุกร นาคธน. (2565). 

	 การบรหิารการพฒันาตามแนวทางของหลักพละ 4 ขององค์กรปกครองส่วนท้องถิน่ในอ�ำเภอ

	 ดอนเจดีย์ จังหวัดสุพรรณบุรี. วิทยานิพนธ์รัฐประศาสนศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชารัฐ

	 ประศาสนศาสตร์ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

พระครูปริยัติกิจวิธาน (ไพสิทธิ์ ศรีรอด). (2561). การประยุกต์ใช้พุทธญาณวิทยาของหลักกาลามสูตร

	 ในสงัคมไทยหลงันวยคุ. ดษุฎีนพินธ์ปรัชญาดุษฏบีณัฑิต สาขาวชิาปรัชญาและศาสนา วทิยาลยั

	 ปรัชญาและการศึกษา มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น.

พระครูปสุตโพธิคุณ (จิภาณุ สุวรรณรงค์). (2561). ความเป็นเกินจริงในพิธีกรรมการอุปสมบทใน

	 พระพทุธศาสนามองผ่านปรชัญาหลงันวยคุ. ดษุฎีนพินธ์ปรชัญาดษุฏบัีณฑิต สาขาวิชาปรชัญา 

	 และศาสนา วิทยาลัยปรัชญาและการศึกษา มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น.

พระปลัดสาโรจน์ ธมฺมสาโร (ปัญญารัมย์). (2564). รูปแบบอัตลักษณ์วัฒนธรรมมองผ่านปรัชญาหลัง

	 นวยุคของปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง.ดุษฎีนิพนธ์ปรัชญาดุษฏีบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา 

	 และศาสนา วิทยาลัยปรัชญาและการศึกษา มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น.

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 38. กรุงเทพ-

	 มหานคร: ส�ำนักพิมพ์ผลิธัมม์.

สวัสดิ์ อโณทัย กันยาวีร์ สัทธาพงษ์ สมบูรณ์ บุญโท เดโช แสงจันทร์ พระครูประโชติกิจโกศล (ประโชติ 

	 หงษ์มณี). (2566, มกราคม-มถุินายน). “ความเป็นเกนิจรงิของวฒันธรรมการบรโิภคอาหารใน

	 สงัคมหลงันวยคุ.” วารสารเซนต์จอห์น (สาขามนษุยศาสตร์และสังคมศาสตร์), 26(38): 1-14. 

สิทธิ์ บุตรอินทร์. (2559). ปรัชญานิพนธ์ Philosophical Composition. กรุงเทพมหานคร: สยาม

	 ปริทัศน์.

Baudrillard, Jean. (1996). The Systems of Object. London: Verso. 

_______ . (1998). The Consumer Society. London: Sage.


