
ว า ร ส า ร ด น ต รี บ้ า น ส ม เ ด็ จ ฯ :  ปี ที่ 2  ฉ บั บ ที่ 1 | 119 
 

 
 

ดนตรีบำบัด: ความสุขสงบอันเป็นสมาธิสู่จินตนาการที่เปิดกว้าง 
Music Therapy: Calmness of Meditation Towards  

Unlimited Imagination 
 

วัฒนวุฒิ ช้างชนะ*1 
Wattanawut Changchana*1 

 
บทคัดย่อ 
 เป้าหมายสำคัญของบทความนี้  มุ่งเน้นในเรื่องของดนตรีที่มีส่วนช่วย                 
ในการพัฒนาศักยภาพประสาทของมนุษย์ ทำหน้าที่เสมือนสะพานและเส้นทางสู่
ความคิด การเรียนรู้ในสมองของมนุษย์ ช่วยพัฒนาอารมณ์ความรู้สึกของมนุษย์ให้มี
แนวโน้มที่ดี รวมถึงช่วยให้เกิดความสงบภายในจิตใจได้อีกด้วย ซึ่งผู้เขียนมีความเห็น
ว่า กิจกรรมที่ทำให้ผ่อนคลายและเกิดความสุขสงบของจิตใจ เกิดขึ้นได้จากกิจกรรม            
ที่หลากหลายขึ้นอยู่กับพ้ืนฐานความชอบหรือจริตของแต่ละบุคคล บางคนชอบ
เต้นรำ บางคนชอบร้องเพลง บางคนชอบปลูกต้นไม้ บางคนชอบเย็บปักถักร้อย ฯลฯ 
สิ่งเหล่านี้ก็ถือเป็นกิจกรรมที่ก่อให้เกิดการผ่อนคลายได้ทั้งสิ้น ซึ่งดนตรีถือเป็นสิ่งหนึ่ง
หรือกิจกรรมหนึ่งที่ทำให้มนุษย์เกิดความสุขสงบ เกิดสมาธิ เชาว์ปัญญา และสามารถ
ช่วยเสริมสร้างความคิดจินตนาการท่ีดีขึ้นได้ 

 
คำสำคัญ : ดนตรีบำบัด / ความสงบ / จินตนาการ 
 
Abstract 
 Music helps improve the potential of humans’ nerves. Music is 
like the bridge or the path to the thoughts or the learning process of 
brains. Music affects humans’ emotions in the positive way and calms 
people’s minds. Relaxation and the peace of mind comes from 
different types of activities depending on people’s preferences. Some 

 
* corresponding author, email : wattanawut@hotmail.com 
1 บุคลากรประจำสถาบันภาษา ศิลปะและวัฒนธรรม มหาวิทยาลยัสวนดุสิต 
1  Institute Personnel of Language Art and Culture, Suan Dusit University 

Received: February 28, 2020 / Revised: April 8, 2020 / Accepted: April 30, 2020   



120 | B a n s o m d e j  M u s i c  J o u r n a l :  V o l . 2  N o . 1  
 

may like dancing. Others may prefer planting, sewing, and so on. All of 
these activities help people relax. Music is an activity that calms 
humans’ minds, improving concentration and imagination. 
 
Keyword: Music Therapy / Peace / imagination 
 
บทนำ 

ดนตรีนี้มีคุณทุกอย่างไป  ย่อมใช้ได้ดังจินดาค่าบุรินทร์ 
 ถึงมนุษย์ครุฑาเทวราช   จตุบาทกลางป่าพนาสิณฑ์ 
 แม้ปี่เราเป่าไปให้ได้ยิน   ก็สุดสิ้นที่โกรธา2 
 

บทความนี้มีจุดประสงค์ในการอธิบายถึงคุณประโยชน์ของดนตรี โดย
ท่วงทำนองของเสียงดนตรีที่มีจังหวะช้าจะทำให้มีอารมณ์ผ่อนคลาย สงบ มีสมาธิ 
ช่วยกล่อมเกลาจิตใจให้อ่อนโยน ในขณะที่ดนตรีที่มีจังหวะเร็ว จะทำให้มีอารมณ์
แจ่มใสเบิกบาน ส่งเสริมให้ผู้ฟังและผู้บรรเลงมีพัฒนาการที่ดีด้านอารมณ์ สติปัญญา 
สังคม อันจะสามารถนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันต่อไป 

ดนตรี คือเสียงที่เกิดขึ้นจากการสร้างสรรค์ของภูมิปัญญามนุษย์ ที่ได้รับ 
การจัดเรียบเรียงไว้อย่างเป็นระเบียบเรียบร้อย มีแบบแผนและโครงสร้างชัดเจน โดย
มีองค์ประกอบที่สำคัญคือจังหวะและทำนอง สามารถแปรเปลี่ยนอารมณ์ความรู้สึก
ของมนุษย์ ถือได้ว่าเป็นภาษาแห่งอารมณ์ เป็นภาษาสากลที่คนทุกเผ่าพันธุ์เข้าใจ 
เป็นสื่อกลางที่จะนำมนุษย์ไปสู่ความเข้าใจอันดีต่อกัน ทำให้เกิดสุนทรียภาพมีจิตใจ
งดงาม แสดงเอกลักษณ์ของชาติ จึงนับว่าเป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่มีคุณค่ายิ่ง 
ดนตรี สามารถนำมาใช้ประโยชน์ได้ 3 ด้านใหญ่ ๆ คือ เพ่ือความสุนทรีย์ เพ่ือ
การศึกษา และเพ่ือการบำบัดรักษา 

ดนตรีบำบัด เป็นกระบวนการรักษาโรคด้วยดนตรี คือ การใช้กิจกรรมทาง
ดนตรี เช่น การร้องเพลง การเล่นเครื่องดนตรี การแต่งเพลง หรือการฟังเพลงที่
ออกแบบมาให้เหมาะสมกับผู้เข้ารับบริการดนตรีบำบัดแต่ละคน  โดยที่ไม่ได้มี
เป้าหมายเพ่ือให้ผู้เข้ารับบริการเล่นดนตรีเก่ง แต่เพ่ือจุดประสงค์ในการบำบัด ได้แก่ 
การช่วยซ่อมแซม บำรุงรักษา พัฒนาให้สุขภาพจิต สุขภาพกาย และทักษะทางด้าน

 
2 จากเรื่องพระอภยัมณีของสุนทรภู่ ตอนพระอภยัมณีและศรสีุวรรณพบสามพราหมณ์ 



ว า ร ส า ร ด น ต รี บ้ า น ส ม เ ด็ จ ฯ :  ปี ที่ 2  ฉ บั บ ที่ 1 | 121 
 

 
 

อ่ืน  ๆ ดีขึ้น  เช่น  ทางด้ านร่างกาย สั งคม อารมณ์  และสติปัญญา ซึ่ งเป็ น              
การประยุกต์ใช้ดนตรีอย่างมีระบบของนักดนตรีบำบัด ในสภาพแวดล้อมที่จัดไว้เพ่ือ
การบำบัด มุ่งหวังให้มีการเปลี่ยนแปลงทางพฤติกรรมของผู้ถูกบำบัดให้อยู่ในสภาวะ
ปกต ิ(ทวีศักดิ์ สิริรัตน์เรขา, 2549 : ออนไลน์) 

เสียงดนตรีเป็นสิ่งที่มีอิทธิพลต่อจิตใจของมนุษย์ สามารถแปรเปลี่ยน
อารมณ์ความรู้สึก คลายความเศร้าหมอง สร้างความสุข รักษาอาการเจ็บป่วยของ
โรคได้อย่ างไม่น่ า เชื่ อ  สอดคล้องกับแนวคิดของปิทากอรัส  เชื่ อว่าดนตรี                            
ในชีวิตประจำวันของมนุษย์มีผลกระทบต่อสุขภาพ ในขณะที่อริสโตเติล และเพลโต 
กล่าวว่าดนตรีมีอิทธิพลในการบำบัดและการรักษา สามารถส่งผลกระทบหรือมีผลต่อ
สุขภาพและพฤติกรรมของมนุษย์ โดยใช้เสียงเป็นสื่อทำให้ผู้ที่รับรู้ อยู่ในสภาวะของ
จิตที่มุ่งตรงไปในทิศทางเดียวกันและเกิดสมาธิ (ผกาวรรณ บุญดิเรก, 2548 : 26-28) 

ดนตรีสามารถบำบัดโรคได้ เนื่องจากคลื่นเสียงของดนตรีมีผลต่อการทำงาน
ของคลื่นสมอง นอกจากนี้จังหวะของเสียงดนตรีที่มีระดับความเร็วเหมาะสมหรือ
เท่ากับการเต้นของชีพจร เสียงนั้นจะทำให้เรามีภาวะสมดุล รู้สึกสบาย เพราะดนตรี
นั้นเป็นเรื่องของความสุข ดังคำกลา่วของไอน์สไตน์ ที่ว่า  

 
“หากไม่ได้เป็นนักฟิสิกส์ ข้าพเจ้าอาจเป็นนักดนตรี ด้วยมักจะคิดเป็น

ดนตรี ฝันกลางวันก็เป็นดนตรี มุมมองชีวิตก็เป็นดนตรี ความสุขส่วนใหญ่ในชีวิต
ล้วนมาจากดนตรีนี่เอง” (โจเซฟ อีเกอร์, 2550 : หน้าปก) 
 

ดนตรีบำบัดได้พัฒนาจากตำนานประวัติศาสตร์มากว่า 5,000 ปี ในยุคกรีก
โบราณ โดยใช้ในรูปของเวทย์มนต์คาถา เชื่อว่าเสียงดนตรีจะช่วยไล่วิญญาณชั่วร้ายที่
สิงสถิตอยู่ในร่างกายมนุษย์อันก่อให้เกิดความเจ็บป่วยออกไปได้ ชาวอียิปต์เรียก
ดนตรีว่า “สรีระแห่งวิญญาณ” (Physic of Soul) โดยเชื่อว่าอิทธิพลของดนตรีทำให้
สตรีมีบุตรยาก ส่วนชาวเปอร์เซียใช้เสียงดีดของพิณน้ำเต้าเพ่ือรักษาผู้ป่วย และ                    
มีบันทึกทางประวัติศาสตร์ของชาวยิว กล่าวว่า นักดนตรีใช้การดีดพิณเพ่ือช่วยให้
กษัตริย์คลายจากอารมณ์สิ้นหวัง 

ต่อมาเมื่อวิทยาศาสตร์เจริญขึ้น ได้มีการนำเอาดนตรีมาใช้อย่างเป็นระบบ
ร่วมกับการรักษาทางการแพทย์ ตั้งแต่ปี ค.ศ. 1859 ฟลอเรนซ์ ไนติงเกล ได้นำดนตรี
มาใช้ในการดูแลผู้ป่วย โดยเชื่อว่าดนตรีที่สร้างเสียงโดยลมและเครื่องสายจะทำลาย



122 | B a n s o m d e j  M u s i c  J o u r n a l :  V o l . 2  N o . 1  
 

ความเจ็บป่วยและทำให้ผู้ป่วยสงบได้  ต่อมาในศตวรรษที่ 19 วงการแพทย์ให้                      
ความสนใจในการนำดนตรีมาใช้ในการรักษาอย่างมีหลักเกณฑ์มากขึ้น  โดยในช่วง
สงครามโลกครั้งที่ 2 มีการติดต่อสัมพันธ์กันระหว่างนักดนตรีทุกชาติทุกภาษา                    
นักดนตรีเหล่านั้นได้เดินทางไปยังพ้ืนที่ที่เกิดสงครามและทำการแสดงดนตรีเพ่ือช่วย
ให้ผู้ที่ได้รับบาดเจ็บจากสงครามทั้งทางด้านร่างกายและจิตใจเกิดความผ่อนคลาย
และบรรเทาทุกข์จากบาดแผล ซึ่งจากการสังเกตทางกายภาพและทางอารมณ์ของ
คนไข้ได้รับการตอบรับเป็นอย่างดี  

อย่างไรก็ตาม การศึกษาที่เป็นระบบเริ่มขึ้นที่ประเทศสหรัฐอเมริกา ในปี 
ค.ศ. 1944 โดยมหาวิทยาลัยมิชิแกนได้เปิดหลักสูตรการเรียนการสอนสาขาวิชา
ดนตรีบำบัดขึ้นเป็นครั้ งแรก ค.ศ. 1945 National Music Council ได้แต่งตั้ ง
คณะกรรมการดนตรีบำบัด ค.ศ. 1946 มหาวิทยาลัยแคนซัสเปิดสอนสาขาดนตรี
บำบัดในระดับปริญญา ค.ศ. 1950 มีการจัดตั้งสมาคมดนตรีบำบัดแห่งชาติ (The 
National Association for Music Therapy: NAMT) แ ล ะ  ค .ศ . 1971 จั ด ตั้ ง
สม าคมดนตรีบ ำบั ดแห่ งอ เม ริ ก า  (The American Association for Music 
Therapy: AAMT) ตามลำดับ  ปัจจุบันมีการเรียนการสอนสาขาดนตรีบำบัด             
ในสถาบันอุดมศึกษาและมีการศึกษาวิจัยอย่างกว้างขวางในประเทศต่าง ๆ ทั่วโลก 
(Muggli, 2002 : ออนไลน์) 

ในทวีปเอเชียเอง มีประเทศญี่ปุ่นที่มีความเจริญก้าวหน้าสูงสุดในการใช้
ดนตรีเพ่ือรักษาโรค โดยเฉพาะอย่างยิ่งในเรื่องของการฟ้ืนฟูสมรรถภาพคนพิการ 
สำหรับในประเทศไทย การนำดนตรีบำบัดมาใช้ในการรักษาครั้งแรกเมื่อประมาณ               
ปี พ.ศ. 2510 ที่โรงพยาบาลศรีธัญญา จังหวัดนนทบุรี โดยคุณรำไพพรรณ ศรีโสภา
ภาค (นาตยา หงส์ศิลา, 2549 : 57-58) 

จากประวัติความเป็นมาเหล่านี้จะเห็นว่า ดนตรีได้รับการพัฒนาขึ้นจาก
ความเป็นศิลปะร่วมกับความเป็นวิทยาศาสตร์มากขึ้น จนดนตรีเป็นเครื่องมือชนิด
หนึ่งที่มีคุณค่าและความสำคัญในการนำไปใช้บำบัดรักษาได้เป็นอย่างดี 

เสียงดนตรีที่เกิดขึ้นเมื่อผ่านเข้าไปยังอวัยวะเกี่ยวกับการได้ยินแล้วจะมี
เส้นประสาทส่งต่อไปยังสมองส่วนทาลามัสและคอร์ติซอล ในภาวะที่รู้สึกตัวหรือ                    
มีสติสัมปชัญญะ ดนตรีจะไปปรับเปลี่ยนอารมณ์และความรู้สึกนึกคิดที่สมองส่วน
คอร์ติซอลซึ่งเป็นสมองส่วนบน จึงมีผลต่อจินตนาการทางอารมณ์ เชาว์ปัญญาและ
ความจำ ทำให้เกิดความรู้สึกนึกคิด แรงจูงใจ ความสนใจ มีสมาธิหรือมีภาวะ                 



ว า ร ส า ร ด น ต รี บ้ า น ส ม เ ด็ จ ฯ :  ปี ที่ 2  ฉ บั บ ที่ 1 | 123 
 

 
 

ทางอารมณ์ต่าง ๆ ส่วนในภาวะที่ไม่รู้สึกตัว ดนตรีจะปรับเปลี่ยนอารมณ์ท่ีสมองส่วน
ทาลามัส ซึ่งเป็นสมองส่วนล่างและเป็นสถานีใหญ่ในการถ่ายทอดอารมณ์และ
ความรู้สึกไปสู่สมองส่วนซีรีบรอลเฮมิสเฟียร์ (Cerebral Hemisphere) ผ่านไปตาม
วิถีประสาท คลื่นเสียงที่เข้าไปสามารถกระตุ้นระบบประสาทและระบบกล้ามเนื้อ 
ดังนั้ น  เมื่ อได้ รับการกระตุ้นด้วยเสียงดนตรีจะก่อให้ เกิดการเปลี่ยนแปลง                  
ทางด้านต่าง ๆ 2 ด้าน ดังนี้ 

1. การเปลี่ยนแปลงทางด้านสรีรวิทยา การตอบสนองบางอย่างทางสรีระ
ต่อดนตรี เป็นการตอบสนองที่เกิดขึ้นเองตามธรรมชาติ เป็นปฏิกิริยาสะท้อนกลับ              
ที่ปราศจากการควบคุม เช่น อาจพบว่ามีการเคาะจังหวะไปพร้อมกับเสียงดนตรีโดย
อัตโนมัติ หรืออาจสังเกตพบว่า การหายใจเร็วขึ้นตามจังหวะดนตรี ซึ่งสิ่งเหล่านี้เป็น
ปฏิกิ ริยาสะท้อนกลับที่ อยู่นอกเหนืออำนาจจิตใจ (Involuntary Reflexes) 
นอกจากนี้ ดนตรียังมีผลต่อระบบหัวใจและหลอดเลือด  การหายใจ กล้ามเนื้อ 
กระดูก ระบบประสาท และระบบการเผาผลาญในร่างกาย ซึ่งอัตราการหายใจ อัตรา
การเต้นของหัวใจ และความดันโลหิตที่เปลี่ยนแปลงไป รวมถึงความตึงตัวในระบบ
กล้ามเนื้อก็เป็นผลมาจากระดับเสียงความดังและจังหวะของเสียงดนตรี  

โดยดนตรีที่ทำให้เกิดความสงบ (Soothing Music) ซึ่งมีจังหวะประมาณ 
60 ครั้งต่อนาที จะทำให้อัตราการเต้นของหัวใจ อัตราการหายใจและความดันโลหิต
ลดลง อัตราการไหลเวียนโลหิตในสมองช้าลงและมีปริมาณลดลง รวมทั้งทำให้อัตรา
การใช้ออกซิเจน (Oxygen Consumption) และอัตราการเผาผลาญสารอาหาร                    
ในร่างกายลดลงอีกด้วย 

ขณะที่ดนตรีประเภทที่ทำให้ตื่นเต้นเร้าใจ (Lively Music) ซึ่งมีจังหวะเร็ว
กว่า 90 ครั้งต่อนาที จะเพ่ิมการไหลเวียนของโลหิต นอกจากนี้ยังพบว่าคลื่นสมอง
ของมนุษย์มีการเคลื่อนไหวเป็นจังหวะเช่นเดียวกับดนตรี และจังหวะของดนตรีมีผล
อย่างล้ำลึกต่อการทำงานของสมอง โดยเสียงดนตรีจะเปลี่ยนคลื่นสมองให้อยู่                          
ในระดับอัลฟา (Alpha) และเทตา (Theta) ซึ่งเป็นคลื่นสมองที่เกิดขึ้นเมื่อร่างกาย
เกิดการผ่อนคลายในระดับลึก (Deeply Relaxed) เช่นเดียวกับการทำสมาธิ โดย
คลื่นสมองดังกล่าวนี้จะไปกระตุ้นให้สมองส่วนลิมบิคหลั่งสารสื่อประสาทซีโรโทนินไป
กระตุ้นสมองส่วนหน้าให้หลั่งสารเอ็นโดฟิน ซึ่งเป็นสารที่มีคุณลักษณะคล้ายฝิ่น                        
แต่มีฤทธิ์แรงกว่าฝิ่น  1,000 เท่า ทำให้เกิดการผ่อนคลายและมีความสุข  จึงมี               
การเรียกสารเอ็นโดฟินว่า สารแห่งความสุข 



124 | B a n s o m d e j  M u s i c  J o u r n a l :  V o l . 2  N o . 1  
 

นอกจากนี้เสียงของดนตรีสามารถผ่านเข้าร่างกายมนุษย์ในลักษณะคลื่น 
โดยสามารถอธิบายได้บนพ้ืนฐานการเต้นของหัวใจและการเต้นของชีพจร เมื่อหัวใจ
บีบตัวจะทำให้มีการสั่นสะเทือนของเลือดซึ่งเป็นการส่งคลื่น หรือเกิดการสั่นพ้อง 
(Resonance) ในหลอดเลือดแดง (Arterial Vessel Resonance) ซึ่งการสั่นสะเทือน
ในหลอดเลือดแดงจะส่งต่อไปยังอะตอม จากอะตอมต่อไปยังโมเลกุล เซลล์ ต่อมและ
อวัยวะต่าง ๆ เมื่อเสียงที่มีความถี่ใกล้เคียงกับความถี่พ้ืนฐานของบุคคล จะทำให้เกิด
การรวมเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันกับคลื่นความถี่ของร่างกายเป็นเอกภาพ จึงมีผลต่อ
การรักษาบุคคลในด้านอารมณ ์ร่างกาย อวัยวะ เอนไซม์ เซลล์ รวมถึงอะตอม 

ดังนั้น จึงพบว่าดนตรีสามารถช่วยรักษาความเจ็บป่วยได้ เช่น โรคความดัน
โลหิตสูง ไมเกรน โรคหลอดเลือดสมอง โรคหลอดเลือดหัวใจ สามารถลดความวิตก
กังวล อาการคลื่นไส้อาเจียนในผู้ป่วยที่ได้รับเคมีบำบัดได้ สามารถช่วยในการฟ้ืนฟู
สมรรถภาพทั้งทางกายและจิตใจ ช่วยกระตุ้นการดูดกลืนในทารกคลอดก่อนกำหนด 
ฟ้ืนฟูสภาพผู้ป่วยโรคพาร์คินสัน (Parkinson’s Disease) และกลุ่มโรคที่ความผิดปกติ
ทางสมองและระบบประสาทได้  

2. การเปลี่ยนแปลงด้านจิตใจ โดยทั่วไปดนตรีจะกระตุ้นสภาวะทาง
อารมณ์ทำให้เกิดความรู้สึกพึงพอใจ ซึ่งความรู้สึกนี้ส่วนหนึ่งอาจมาจากความเชื่อ
เกี่ยวกับดนตรีที่ช่วยปลดปล่อยความเพ้อฝันที่ซ่อนลึกอยู่ภายในจิตใจให้หมดไป โดย
จังหวะ ลีลา ท่วงทำนอง เสียงประสานและความรู้สึกทางดนตรีจะเป็นตัวกำหนด
วิธีการตอบสนองของอารมณ์จิตใจ ซึ่งดนตรีสามารถหล่อหลอมจิตใจ ร่างกายและ
อารมณ์เข้าด้วยกัน เสียงของดนตรีจะแทรกซึมเข้าไปในระดับความตระหนัก (Level 
of Awareness) ของผู้ฟังที่ซึ่งคำพูดหรือการสัมผัสไม่สามารถเข้าถึงได้ การฟังดนตรี
เป็นการเปลี่ยนจุดสนใจและความตระหนักในสภาวการณ์ที่เป็นอยู่ไปสู่ความรู้สึก                 
ที่เป็นสุข เสียงของดนตรีช่วยบรรเทาความเครียด ความวิตกกังวลและความกลัวอีก
ด้วย 

ดนตรีทุกชนิดเป็นดนตรีที่สามารถใช้ในการบำบัดได้ อยู่ที่ว่าพ้ืนฐานและ
ความชอบดนตรีในรูปแบบต่างกันไป เช่น ดนตรีคลาสสิก ดนตรีพ้ืนบ้าน ดนตรีแจ๊ส 
เป็นต้น ดนตรีมีผลต่อร่างกายและจิตใจของบุคคล ซึ่งอาจจะเป็นไปในทางลบหรือ
บวกก็ได้ตามชนิดของดนตรีที่บุคคลนั้นได้สัมผัส เนื่องจากจิตจะทำหน้าที่กลั่นกรอง
เสียงที่ได้ยินว่า พอใจหรือไม่พอใจต่อเสียงใด ความพอใจต่อเสียงของจิตที่ได้ยินจาก
หูเป็นความไพเราะทั้งท่ีเป็นดนตรีและไม่เป็นดนตรี แต่ความสดใสไพเราะที่เป็นดนตรี



ว า ร ส า ร ด น ต รี บ้ า น ส ม เ ด็ จ ฯ :  ปี ที่ 2  ฉ บั บ ที่ 1 | 125 
 

 
 

นั้นเป็นศิลปะที่อาศัยความสะอาดของจิตเป็นพ้ืนฐาน ขณะเดียวกันเสียงที่ไม่ไพเราะ 
จิตจะไม่พอใจ เสียงเหล่านั้นเป็นเสียงสร้างความรำคาญ  และความไม่พอใจของจิต 
ความรำคาญสืบเนื่องมาจากเสียงขาดศิลปะในการปรุงแต่งให้สวยสดงดงาม                         
ขาดคุณสมบัติในการสร้างความเพลิดเพลิน ดังนั้น ผู้ที่ทำหน้าที่เป็นนักดนตรีบำบัด 
จะต้องมีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับดนตรี และความผิดปกติทางด้านจิตใจ หรือโรค
ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นกับจิตใจเป็นอย่างดี นักดนตรีบำบัดจะต้องทำงานร่วมกับแพทย์ 
พยาบาล นักจิตวิทยา นักสังคมสงเคราะห์ และบุคลากรอ่ืน ๆ ที่เกี่ยวข้องกับผู้ป่วย 
นักดนตรีบำบัดควรวิเคราะห์ และวินิจฉัยได้ว่า ผู้ป่วยรายใดควรจะใช้ดนตรีบำบัด                      
ในรูปแบบใด ควรใช้องค์ประกอบใดของดนตรีในการบำบัดรักษา (รักชนก ภักดิ์โพธิ์, 
2550 : 33-38)  

คนเราเมื่อได้ยินเสียงดนตรี สมองซีกซ้ายจะทำหน้าที่รับรู้ถึงจังหวะง่าย  ๆ 
ไม่ซับซ้อน ในขณะที่สมองซีกขวาจะรับรู้ถึงท่วงทำนอง ระดับเสียงสูงต่ำ หรือจังหวะ
ที่ซับซ้อนมากขึ้น แล้วเก็บไว้เป็นความทรงจำเพ่ือเรียนรู้และฝึกฝนได้ในคราวต่อไป  
ดังนั้น องค์ประกอบของดนตรีที่มีอิทธิพลต่อผู้ฟัง ดังนี้ 
 1. จังหวะหรือลีลา (Rhythm) จังหวะดนตรีเบา ๆ จะทำให้รู้สึกผ่อนคลาย 
เพลงที่มีจังหวะช้าเรียกว่า Minor Mode จะทำให้รู้สึกเศร้า ผ่อนคลาย เพลงที่มี
จังหวะเร็วเรียกว่า Major Mode ทำให้รู้สึกสดชื่น ร่างเริง สนุกสนาน 
 2. ระดับเสียง (Pitch) ระดับเสียงต่ำหรือสูงปานกลางจะทำให้เกิดสมาธิมาก
ที่สุด 
 3. ความเร็ว (Tempo) และความถี่ (Vibration) หากระดับความเร็วเท่ากับ
จังหวะของชีพจร นั่นคือจุดสมดุลที่ทำให้คน ๆ นั้นรู้สึกผ่อนคลายมากที่สุด ขณะที่
ความถี่จะมีผลต่อคลื่นสมอง เมื่อไรที่ความถี่ของเสียงตรงกับคลื่นสมองก็จะทำให้
เข้าถึงอารมณ์ดนตรีได้ดีที่สุด และเป็นเหตุผลว่าคนที่อยู่ในอารมณ์เศร้าจึงชอบฟัง
เพลงช้า ส่วนคนที่มีอารมณ์สนุกสนานจะชอบฟังเพลงเร็วที่มีความถ่ีของเสียงสูง 
 4. ความดัง (Volume) เสียงเบานุ่มทำให้รู้สึกสบาย ขณะที่เสียงดังทำให้เกิด
การหดเกร็งของกล้ามเนื้อ 
 5. ทำนอง (Melody) ช่วยให้มีการแสดงออกจากความรู้สึกส่วนลึกของ
จิตใจ เกิดความคิดสร้างสรรค์และลดความกังวล ทำนองเพลงจึงมักจะเกิดขึ้นจาก
แรงบันดาลใจหรือแรงขับของนักแต่งเพลงที่เรียกว่า Motif ของนักแต่งเพลงนั่นเอง 



126 | B a n s o m d e j  M u s i c  J o u r n a l :  V o l . 2  N o . 1  
 

 6. การประสานเสียง (Harmony) เป็นตัววัดระดับอารมณ์ความรู้สึกของ
ผู้ฟังได้โดยสังเกตจากปฏิกิริยาที่แสดงออกมาเมื่อฟังเสียงประสานจากบทเพลง                   
ในระยะเวลาหนึ่ง (ศุภมิตร ประสบเกียรติ, 2560 : ออนไลน์) 

ดังนั้น เวลาฟังดนตรี สมองทั้งซีกซ้ายและซีกขวาจะทำงานพร้อมกัน เพราะ
ดนตรีมีทั้งความไพเราะ ให้ความรู้สึกสบาย ช่วยกระตุ้นการทำงานของสมองซีกขวา 
ส่วนตัวโน้ตและจังหวะเคาะที่คล้ายกับการอ่านหนังสือแต่ละตัว ช่วยกระตุ้น                           
การทำงานของสมองซีกซ้ายซึ่งเก่ียวกับเหตุผลและภาษา ดังนั้นจึงไม่น่าแปลกใจที่เรา
จะเห็นคนที่ มีความสามารถด้านคณิ ตศ าสตร์และการคำนวณหลายคนมี
ความสามารถด้านดนตรีด้วย เช่น ไอน์สไตน์ โดยไอน์สไตน์ ได้กล่าวไว้ว่า ดนตรีมี
ส่วนช่วยขยายกระบวนการความคิดของเขา ทำให้เขามีความลุ่มลึกในการแก้ปัญหา
ที่พลิกแพลงต่าง ๆ เมื่อเขาจนปัญญาคิดแก้ปัญหาอะไรไม่ได้ เขาจะไปเล่นดนตรีไม่ว่า
จะเป็นไวโอลินหรือเปียโน จากนั้นจะเริ่มแก้ปัญหาที่ยุ่งยากซับซ้อนได้ (วศิน วิเศษ
ศักดิ์ดี, 2550: 21-32; วันชนะ ท่อชู, 2549: 34-37) 

ผู้เขียนขอยกตัวอย่างการทบทวนวรรณกรรมจำนวน 5 ฉบับ ที่ให้เหตุผล
สนับสนุนในประเด็นที่ว่า ดนตรีทำให้เกิดความสุขสงบ เกิดสมาธิ เชาว์ปัญญา และ
สามารถช่วยเสริมสร้างความคิดจินตนาการที่ดีขึ้นได้ โดยผู้เขียนตีความตามปรัชญา        
ที่แฝงไว้ สรุปได้ดังนี้ 

1. โอโชะ (2556) กล่าวว่า ระบบการศึกษาในโลกเป็นสิ่งที่ทำให้เชาวน์
ปัญญาไม่ทำงาน เป็นการทำให้มนุษย์เกิดความรอบรู้ในสิ่งต่าง ๆ ที่มีองค์ความรู้นั้น
อยู่แล้ว ไม่ได้เกิดจากความคิดใหม่ การสอนซ้ำ ทำซ้ำ จากรุ่นสู่รุ่น เป็นกรอบครอบ
จินตนาการไว้ ทำให้มนุษย์ถูกตัดขาดจากเชาวน์ปัญญา ระบบการศึกษาจึงล้วนอิงอยู่
กับความจำ ประเมินผลจากความจำ มิได้ประเมินผลผู้เรียนในเรื่องที่แสดงให้เห็นถึง
เชาวน์ปัญญา ตัวช่วยที่ทำให้เกิดเชาวน์ปัญญาได้นั้นคือการเจริญภาวนา 
 การเจริญภาวนา หรือ Meditation นี้ ไม่ได้หมายถึงแค่การนั่ งหลับตา                   
ทำสมาธิเท่านั้น หากแต่หมายถึงการฝึกสติรู้ตัว ฝึกตามรู้ ตามดูกาย ตามดูใจ                       
เป็นการฝึกที่ทำให้คนเราสามารถ “ตอบสนอง” ต่อปัจจุบันขณะได้ เป็นสิ่งที่                      
จะเยียวยาความเสียหายของเชาวน์ปัญญาได้ การเจริญภาวนาที่ชาญฉลาดนั้น คือ
การนำสติเข้าไปในทุกอย่างที่ท่านทำ เวลาเดินก็เดินด้วยสติ เดินอย่างรู้ตัว เวลา
รับประทานอาหาร ก็รับประทานอย่างมีสติ รับประทานอย่างรู้ตัว เฝ้าดูการกระทำ
อย่างมีสติ เชาวน์ปัญญาจึงผุดขึ้นมาจากการเจริญภาวนา 



ว า ร ส า ร ด น ต รี บ้ า น ส ม เ ด็ จ ฯ :  ปี ที่ 2  ฉ บั บ ที่ 1 | 127 
 

 
 

 การเจริญภาวนา หมายถึง การก้าวออกมาจากความคิด มาเฝ้าดูอยู่ข้างนอก 
หากท่านหลุดเข้าไปในความคิด ท่านจะไม่เกิดปัญญา เพราะว่าท่านได้กลายเป็นส่วน
หนึ่งของเครื่องมือที่ท่านใช้ ท่านถูกกรอบและข้อจำกัดของเครื่องมือครอบท่านไว้ 
หากท่านออกมายืนอยู่ข้างนอก ท่านก็จะมีความรู้สึกตัว 
 ความเข้าใจเป็นเชาวน์ปัญญา เป็นสิ่งที่มีมาแต่กำเนิด การเจริญภาวนาเป็น
การลับคมปัญญา ท่านจะแสดงออกมาด้วยความเข้าใจ เชาวน์ปัญญาจะมาตอน              
ที่ท่านเผชิญหน้ากับสิ่งที่ยังไม่รู้ เป็นสิ่งที่ท่านไม่มีอยู่ในความจำเลย ไม่มีความรู้อยู่
เลย ไม่มีข้อมูลเก็บไว้เลย เมื่อท่านเผชิญหน้ากับสิ่งที่ยังไม่รู้ นั่นเป็นจุดที่ท่านต้อง
เด็ดขาด เชาวน์ปัญญาจึงเป็นความสามารถที่จะตอบสนองต่อสถานการณ์ใหม่ที่มา
จากชีวิตของท่าน สมองเป็นแค่พาหนะเท่านั้น เชาวน์ปัญญาจากความรู้ตัว มาจาก
การเฝ้าดู เป็นพยาน เห็นความคิด ไม่หลุดไปในความคิด ให้ทิศทางกับความคิดได้ 
ดังนั้นแล้วการเจริญภาวนาจะนำเชาวน์ปัญญามาสู่ท่านมากขึ้นเรื่อย ๆ เป็นเชาวน์
ปัญญาที่ไม่มีขีดจำกัด เป็นเชาวน์ปัญญาที่แผ่ขยาย การเจริญภาวนาจะทำให้ท่านมี
ชีวิตชีวาขึ้นมาก ไวต่อความรู้สึกมากขึ้น ชีวิตของท่านจะมีคุณค่ามากขึ้น 

ผู้เขียนมีความเห็นว่า การเจริญภาวนามีด้วยกันหลายวิธี ซึ่งหนึ่งในนั้นคือ
การเล่นดนตรีหรือการฟังดนตรี ดนตรีคืออุบายในการเจริญภาวนาอย่างหนึ่ง            
ในฐานะที่ดนตรีเป็นศิลปวัฒนธรรมแขนงหนึ่ง ดนตรีถูกใช้เพ่ือแสดงออกซึ่งอารมณ์ 
ความรู้สึก รวมถึงความนึกคิดของมนุษย์ มาตลอดหลายยุคหลายสมัย นานพอ ๆ กับ
ที่ดนตรีถูกนำมาใช้เพ่ือการพัฒนาจิตใจโดยผ่านการปฏิบัติภาวนาสมาธิ โดยนำดนตรี
มาสร้างเสียง เพ่ือแสดงให้เห็นด้านตรงข้าม คือความเงียบ เพราะเสียงเป็นตัวที่ทำให้
ความเงียบปรากฏขึ้น กล่าวคือ ดนตรี คือ สิ่งที่แสดงให้เห็นถึงการเกิดดับของเสียง 
เป็นการปรากฏของเสียงสลับกับความเงียบ เสียงนำพาไปสู่ความเงียบ กล่าวคือ เมื่อ
เกิดเสียงขึ้น ไปกระทบกับประสาทซึ่งคือการรับรู้การได้ยิน ก็จะนำไปสู่การรับรู้ด้าน
ตรงข้ามคือความเงียบ เป็นการใช้เสียงเป็นสื่อเพ่ือรับรู้ถึงการเกิดและดับของเสียง 
ดนตรีทำให้ได้ฝึกสมาธิไปในตัวซึ่งก็คือสติปัฏฐานชนิดหนึ่ง ซึ่งเกี่ยวเนื่องกับการเกิด -
ดับ เข้าใจในอนิจจัง (ความไม่เที่ยง) ทุกขัง (ทนอยู่ไม่ได้ต้องเสื่อมและดับไป) อนัตตา 
(ความไม่มีตัวตน) นั่นคือไตรลักษณ์ความจริงแท้แห่งธรรมชาติ เป็นการฝึก                            
ความรู้สึกตัวทั่วพร้อม เกิดภาวนาสมาธิ ทำให้เราเท่าทันอารมณ์ตัวเองมากข้ึน แม้แต่
เวลาเล่นดนตรีเอง เราก็มีความสงบนิ่งกับการเล่นดนตรี แต่ทั้งนี้มักขึ้นอยู่กับ
สติปัญญาของผู้เสพย์โสตศิลป์นั้น ๆ ประกอบด้วย กล่าวคือ ขั้นแรก การฟังหรือ             



128 | B a n s o m d e j  M u s i c  J o u r n a l :  V o l . 2  N o . 1  
 

การเล่นดนตรีทำให้เกิดสมาธิ ซึ่งในระดับนี้ทุกคนสามารถเข้าถึงได้ ขั้นสอง เมื่อเกิด
สมาธิแล้วปัญญาจึงเกิด ระดับนี้จะไม่สามารถตระหนักรู้ได้โดยง่ายทุกคน ขึ้นอยู่กับ
รากปัญญาเดิมและการฝึกฝน เมื่อเกิดสมาธิเพราะความสงบแล้วปัญญาจะผุดขึ้นมา
เอง 
 2. สเตฟาน โบเดียน (2551) กล่าวว่า การฝึกปฏิบัติทางจิตทำให้อัตราการ
เต้นของหัวใจเราลดลง ลดความดันโลหิตและคลอเรสเตอรอล ทำให้ระบบภูมิคุ้มกัน
แข็งแรง อายุยืน คนเราจะต้องมีสติอยู่ในทุกขณะจิต รู้ตัวอยู่ตลอดในทุกการกระทำ 
พัฒนาขึ้นอย่างค่อยเป็นค่อยไปเพ่ือให้มองเห็นออกมาจากภายในถึงตัวตนที่แท้จริง 
เมื่อได้เจริญสติภาวนาได้มากพอประมาณประกอบกับการทำคุณงามความดี                  
มีศีลธรรม เมื่อนั้นคือการตื่นรู้สู่แสงสว่างกลายเป็นพุทธะในที่สุด 
 จีน ไคลน์ ครูฝึกสอนนักสีไวโอลิน กล่าวว่าการฝึกตนเหมือนกับการฟังเพลง 
เมื่อคุณฟังเพลง ความรู้ตัวของคุณจะเปิดกว้างและเปิดรับ จิตใจของคุณจะไม่เน้น
หรือปรับแต่งในเสียงที่ได้ยิน การเปิดกว้างและยอมรับอย่างไร้ข้อแม้นี้ เป็นอย่าง
เดียวกับจิตสำนึกที่ เปิดรับทุกอย่างโดยปราศจากแรงต่อต้านหรือความชื่นชม 
เหมือนกับการยืนอยู่คนเดียวกลางทะเลทราย คุณจะไม่ได้ยินเสียงอะไรเลย นั่นคือ
ความเงียบ ทันใดนั้นคุณก็รับรับรู้ถึงความนิ่ง คุณคือหนึ่งเดียวที่ได้ยินเสียงของตนเอง 
การที่ตระหนักได้ว่าไม่มีผู้ใดนอกจากตัวคุณเองเพียงหนึ่งเดียว นั่นคือสัญลักษณ์ของ
การเข้าถึงการฝึกตนในระดับสูง 
 การตื่นรู้ คือการเปลี่ยนแปลงของตัวตนของเราที่อยู่ในรูปแบบของความคิด 
ความรู้สึกที่ถูกจำกัดอยู่ในหัว ไปสู่ความว่างที่ไร้รูปแบบและไร้กรอบ และนำไปสู่
ความรู้สึกที่ว่า ทุกสรรพสิ่งคือความว่าง ไม่มีสิ่งใดเป็นอนิจจัง การตัดขาดจากภาพ
มายา อารมณ์ และความรู้สึกเท่านั้นที่จะสามารถทำให้เกิดการตื่นรู้ขึ้นมาได้ แต่ต้อง
เข้าใจในที่นี้ให้ชัดเจนว่า การทำให้ธรรมชาติแห่งพุทธะเป็นรูปร่างขึ้นมานั้น ไม่ได้
หมายความว่าเราจะกลายเป็นคนวิเศษมากขึ้นกว่าเดิม มีชีวิตได้ตรงตามความ
ประสงค์ของตัวเองและคนอ่ืนได้มากยิ่งขึ้นกว่าเดิม แต่มันเป็นเรื่องของการรู้ตัวตน 
เป็นอิสระ เป็นเรื่องของการอยู่กับความว่างที่มีอยู่เดิมในตัวของคุณ เมื่อความจริงแท้
คุณเป็นรูปเป็นร่างขึ้นมา คุณจะมีชีวิตอยู่โดยปราศจากความขัดแย้งหรือความรู้สึก
ต่อต้านในทุก ๆ เรื่องของชีวิต รู้สึกตัวอยู่ตลอดเวลาแล้วเผชิญหน้ากับทุกสิ่งที่เกิด
ขึ้นมาด้วยความเบิกบาน ชีวิตที่ตื่นรู้คือความเรียบง่าย ความสุข สันติสุข และจิตใจที่
สงบ 



ว า ร ส า ร ด น ต รี บ้ า น ส ม เ ด็ จ ฯ :  ปี ที่ 2  ฉ บั บ ที่ 1 | 129 
 

 
 

3. จอห์น เลน (2556) กล่าวว่า ศัตรูของความเงียบมีอยู่สองอย่าง คือ            
การแทรกแซงความสงบของจิตใจโดยปัจจัยภายนอก ได้แก่ มลภาวะทางเสียง และ
ปัจจัยภายในซึ่งเกิดจากความฟุ้งซ่านในจิตใจเรานั่นเอง โดยกิจกรรมที่สามารถสร้าง
ความสงบได้ คือ การใช้เวลาว่างจัดสวน การจัดดอกไม้ การบรรเลงหรือการฟังดนตรี 
การทำอาหาร เป็นต้น กิจกรรมเหล่านี้ทำให้เราพ้นไปจากความอึกทึกวุ่นวายของโลก 
และความเงียบสงบจะทำหน้าที่บำบัด ซึ่งคือการฝึกทำใจให้สงบไปในตัว เมื่อเกิด
ความสงบแล้วจะอยู่ที่ใดก็สงบได้ ฝึกมองอย่างช้า ๆ ฟังอย่างช้า ๆ ทำทุกอย่างให้
นานกว่าเดิม จะเกิดความนิ่ง ความระมัดระวัง ความพร้อมที่จะรับ ปัญญาความรู้สึก 
ความไม่เร่งร้อน ความเนิบช้า การรู้จักทบทวน เป็นการสร้างความเชื่อมโยงที่มี
ความหมายอย่างแท้จริงกับผู้คน วัฒนธรรม การงาน อาหารและทุกสิ่ง ดังนั้น              
ความสงบคือเขื่อนกีดกั้นเครื่องกวนใจ และความช้าเป็นยารักษาชีวิตในกระแส
ความเร่งรีบ 

โดยในหนังสือได้ยกตัวอย่างผลงานทางดนตรีที่ทำให้เกิดความสงบ ได้แก่ 
ผลงานดนตรีของอาร์โว พาร์ธ ชื่อ Spiegel im Spiegel และผลงานซึ่งทรงพลัง เร้น
ลับ เนิบช้าไม่แพ้กัน ของ โซเมอิ ซาโตะ คีตกวีชาวญี่ปุ่น ประตูสู่อนันตภาวะ                
(A Gate into Infinity) อนึ่ง ผลงานชั้นเลิศด้านความคิดและศิลปะหลาย ๆ ชิ้น เกิดขึ้น
ในความเงียบและความวิเวก ซึ่งเป็นส่วนสำคัญของจินตนาการและญาณหยั่งเห็น  

อีกวิธีหนึ่งที่จะปลดปล่อยตัวเราออกจากความวุ่นวายคือการปฏิบัติภาวนา 
ซึ่งสตีเฟน แบท์ชเลอร์ ปราชญ์ทางพุทธศาสนากล่าวว่า “การเจริญสติคือการใช้
ผัสสะที่ลึกซึ้งมองเข้าไปในทุกประกายของสี ทุกจังหวะของเสียง” การปฏิบัติภาวนา
เป็นเรื่องของทัศนะทางจิตมากกว่าเป็นวิธีการ เป็นวิถีมากกว่ากระบวนการ คล้ายกับ
การทำงานของนักดนตรีที่ซึ่งโน้มนำจิตไปสู่การภาวนา เป็นหัวใจคำสอนและ                      
การปฏิบัติของพระพุทธศาสนา ซึ่งเน้นความสงบสุขของจิต เมื่อจิตนิ่งไม่วอกแวก เรา
จะเห็นสิ่งทั้งหลายตามที่มันเป็นอยู่จริง จิตที่วุ่นวายก็จะได้อยู่กับความสงบ ทำให้เกิด
ปัญญาเห็นความคิด อารมณ์ และกิจกรรมทางจิตที่แส่ส่ายเข้ามา นี่คือการเห็น                       
ที่ปลอดจากอคติ จากความอยากและอวิชชาทั้งหลาย 

ความเงียบ ความวิเวก และความเนิบช้า หมายความมากไปกว่าการไร้เสียง 
การไม่มีผู้อื่นอยู่ด้วย หรือการไม่มีความเร็ว แต่หมายรวมถึงสิ่งที่เกิดจากรากท้ังสามนี้ 
ได้แก่ การภาวนา แรงดลใจ ความนิ่ง ความเบิกบาน ความว่าง ความสร้างสรรค์ 



130 | B a n s o m d e j  M u s i c  J o u r n a l :  V o l . 2  N o . 1  
 

ความสบายใจ และการสดุดี แต่ละอย่างเหล่านี้มีสรรพคุณเป็นยาต้านความฟุ้งซ่าน 
ความวุ่นวาย และความจุกจิกอยู่กับสิ่งเล็ก ๆ น้อย ๆ ในยุคปัจจุบัน 

ความเงียบสงบสัมผัสสัมพันธ์กับเราได้หลายวิธีต่าง ๆ กันไป เป็นบางสิ่ง
บางอย่างที่ให้ความสงบ เป็นที่พักใจ หรืออาจนำเราไปสัมผัสกับความลึกซึ้งด้าน                   
ใน ซึ่งเลื่อนไหลไม่ทันสังเกตในชีวิตประจำวันอันวุ่นวาย เป็นแหล่งแห่งความสุข เป็น
แรงบันดาลใจให้เกิดศิลปะ วรรณกรรม หรือดนตรี และเพราะมันปลุกเราให้อยู่กับ
ปัจจุบันขณะ ซึ่งจะสัมผัสได้อย่างเต็มเปี่ยมก็ด้วยจิตที่เป็นอิสระจากการคาดคะเน
ล่วงหน้า ปฏิสัมพันธ์นี้อาจเป็นที่มาของความแจ่มกระจ่างอย่างอัศจรรย์ 

4. สม สุจีรา (2553) กล่าวว่า พระพุทธเจ้าทรงค้นพบว่า นตฺถิ ปญฺญาสมา 
อาภา แสงสว่างเสมอด้วยปัญญาไม่มี “ปัญญา” เท่านั้นที่จะทำให้เราค้นพบความจริง
แท้แห่งจักรวาล คนที่จิตนิ่ง อยู่ในสภาวะที่เป็นระเบียบ เวลาภายในจิตจะเดินช้า            
เมื่อเทียบกับเวลาภายนอก คนกลุ่มนี้จะใจเย็น มีสติ มีสมาธิ เมื่อจิตของคนเข้าสู่
สมาธิจนถึงจตุตถฌาน สรรพเสียงจะดับไป แม้แต่ฟ้าผ่าก็ไม่ได้ยิน โดยเคยเกิดขึ้นกับ
ไอน์สไตน์หลายครั้ง อาทิ ขณะที่ไอน์สไตน์กำลังง่วนอยู่กับการคิดสูตรฟิสิกส์ เกิด
เสียงระเบิดดังขึ้นอย่างรุนแรง เพ่ือนักวิทยาศาสตร์พากันขวัญเสีย ในขณะที่
ไอน์สไตน์ไม่ได้ยินเสียงเหล่านั้นเลย 
 จนต่อมาในวันที่ ไอน์สไตน์คิดค้นทฤษฎีสัมพันธภาพทั่วไปได้  วันนั้น
ไอน์สไตน์เล่นเปียโนไป หยุดไป ในระหว่างที่หยุดก็จะจดบันทึกอะไรบางอย่าง 
ไอน์สไตน์เล่นเปียโนสลับกับการจดบันทึกชั่วระยะหนึ่งพลางพูดว่า “พบอะไร
บางอย่างที่วิเศษมาก เป็นความคิดที่น่าพิศวง” หลังจากนั้นไอน์สไตน์ขังตัวเองในห้อง
ทำงานนานถึงสองสัปดาห์ ในที่สุดไอน์สไตน์ก็ออกมาพร้อมกระดาษสองแผ่นแล้วยื่น
ให้เอลซ่า ภรรยาดู แล้วบอกว่า “นี่ไง ทฤษฎีสัมพันธภาพ” ไอน์สไตน์คิดค้นทฤษฎี
สัมพันธภาพที่ทำให้เขาเป็นนักวิทยาศาสตร์หมายเลขหนึ่งของโลก  

ไอน์สไตน์ ได้กล่าวไว้ว่า ดนตรีมีส่วนช่วยขยายกระบวนการความคิดของเขา 
ทำให้เขามีความลุ่มลึกในการช่วยแก้ปัญหาที่พลิกแพลงต่าง ๆ เมื่อเขาจนปัญญาคิด
แก้ปัญหาอะไรไม่ได้ เขาจะไปเล่นดนตรีไม่ว่าจะเป็นไวโอลินหรือเปียโน จากนั้นจะ
เริ่มแก้ปัญหาที่ยุ่งยากซับซ้อนได้  ดังนั้น ทำให้เห็นได้ว่าดนตรีมีส่วนช่วยทำให้
ไอน์สไตน์เกิดความสงบ มีสติ มีความคิดและจินตนาการ จนสามารถคิดค้นสิ่ง                      
ที่ซับซ้อนอย่างทฤษฎีสัมพันธภาพขึ้นมาได้ 



ว า ร ส า ร ด น ต รี บ้ า น ส ม เ ด็ จ ฯ :  ปี ที่ 2  ฉ บั บ ที่ 1 | 131 
 

 
 

5. สุวิทย์ เมษินทรีย์ (2550) กล่าวว่า โลกมนุษย์ได้เปลี่ยนแปลงหรือวิวัฒน์
มาโดยตลอด ผ่านยุคแต่ละยุคท่ีมีจุดเน้นต่างกัน โดยผ่านจากยุคท่ีเน้นความรู้ทางโลก 
เพ่ือเข้าสู่ยุคที่เน้นความรู้ทางธรรมร่วมกันไป เพ่ือให้มนุษย์มีความเมตตา ความรัก 
และรู้จักแบ่งปันกันและกัน ถ้าจะมีชีวิตด้วยความเจริญก้าวหน้าไปในโลกที่เต็มไป
ด้วยความผันแปร จะต้องสร้างความเข้มแข็งเป็นพ้ืนฐาน โดยเริ่มจากหลักปรัชญา
เศรษฐกิจพอเพียงเป็นหลักคิดและหลักปฏิบั ติ  เพ่ือสร้างความเข้มแข็งหรือ                         
มีภูมิคุ้มกันตัวเองทั้ง 4 ด้าน ได้แก่ ด้านวัตถุ ด้านสังคม ด้านสิ่งแวดล้อม และด้าน
วัฒนธรรม ก่อให้เกิดความสมดุลและพร้อมรับผลกระทบที่จะเกิดขึ้นได้เป็นอย่างดี  
 ในแต่ละยุคของอารยธรรมหรือวิวัฒนาการของสังคม มนุษย์ได้ผสมผสานวิถี
ในแต่ละยุค ทั้งสังคมเกษตร สังคมอุตสาหกรรม สังคมความรู้ปะปนกันไป ซึ่งในที่สุด
แล้วความมั่งคั่ง มิได้หมายถึงความมั่งคั่งด้านวัตถุอย่างเดียว แต่หมายรวมถึง                
ความร่ำรวยด้านคุณธรรมด้วย จึงกล่าวโดยสรุปได้ ว่า มนุษย์ที่แท้ คือมนุษย์ที่
เพียบพร้อมทั้ง “ความรู้” คู่ “คุณธรรม” 

จากที่กล่าวมาข้างต้น สามารถสรุปเป็นแผนภาพได้ดังนี้ 

 
ภาพที่ 1 ความเชื่อมโยงระหว่างความเงียบสงบ ความคิดจินตนาการ และดนตรี 

(ที่มา : วิรุณ ตั้งเจริญ, 2555) 
 
 
 
 
 
 
 
 

Quiet Peaceful Imagination Creativity Innovation

Music 



132 | B a n s o m d e j  M u s i c  J o u r n a l :  V o l . 2  N o . 1  
 

บทสรุป 
ดนตรีมีส่วนในการช่วยพัฒนาศักยภาพประสาทของมนุษย์ โดยไปช่วยสร้าง

สะพานและเส้นทางสู่ความคิด การเรียนรู้ในสมองของมนุษย์ อีกทั้งยังช่วยพัฒนา
อารมณ์ความรู้สึกของมนุษย์ให้มีแนวโน้มที่ดี รวมถึงช่วยให้เกิดความสงบภายใน
จิตใจได้อีกด้วย ซึ่งผู้เขียนมีความเห็นว่า กิจกรรมที่ทำให้ผ่อนคลายและเกิดความสุข
สงบของจิตใจ เกิดขึ้นได้จากกิจกรรมที่หลากหลายขึ้นอยู่กับพ้ืนฐานความชอบหรือ
จริตของแต่ละบุคคล บางคนชอบเต้นรำ บางคนชอบร้องเพลง บางคนชอบปลูก
ต้นไม้ บางคนชอบเย็บปักถักร้อย ฯลฯ สิ่งเหล่านี้ก็ถือเป็นกิจกรรมที่ก่อให้เกิด                    
การผ่อนคลายได้ทั้งสิ้น ซึ่งดนตรีถือเป็นสิ่งหนึ่งหรือกิจกรรมหนึ่งที่ทำให้มนุษย์เกิด
ความสุขสงบ เกิดสมาธิ เชาว์ปัญญา และสามารถช่วยเสริมสร้างความคิดจินตนาการ
ที่ดีข้ึนได ้

อนึ่ง ดนตรีเป็นกระบวนการฝึกทักษะและสามารถหันเหความสนใจจาก                     
สิ่งเร้าภายนอกในการฝึกการผ่อนนคลายได้ ดนตรีจะถูกเริ่มต้นด้วยกระบวนการ
ทำงานในพ้ืนที่ของสมองบางส่วนที่สำคัญให้จดจ่อกับสิ่งที่กำลังทำ ช่วยป้องกันจิตใจ
จากความสับสน และเสริมสร้างสมาธิและการผ่อนคลาย ความสุขสงบของจิต จะทำ
ให้ เห็นสิ่ งต่าง ๆ ช้าลง เพราะไม่ เกิดความวุ่นวาย มี เวลาพิจารณาสิ่ งต่าง ๆ                           
อย่างลึกซึ้ง เห็นถึงแก่นแท้อย่างแจ่มแจ้ง และเมื่อได้พิจารณาสิ่งต่าง ๆ แล้ว จึงเกิด
การรู้แจ้ง มีสติในการดำเนินชีวิต ใช้ปัญญาอย่างมีเหตุมีผล เตรียมพร้อมรับ
ผลกระทบและการเปลี่ยนแปลงด้านต่าง ๆ ที่จะเกิดขึ้น ในกรณีนี้ถือว่าสมาธิยังให้
เกิดปัญญา ดังคำกล่าวที่ว่า "สมาธิปริภาวิตา ปญฺญามหปฺผลา โหติ มหานิสํสา" 
แปลว่า สมาธิเป็นเครื่องหนุนปัญญา แต่ถึงอย่างไรก็ตาม เมื่อมนุษย์มีสติ สมาธิ 
ปัญญาแล้ว ควรควบคู่กับคุณธรรม คือศีล สิ่งเหล่านั้นจะต้องประสานเชื่อมโยงกัน 
นั่นก็คือหนทางแห่งการดับทุกข์ (มรรค) ถึงจะได้ชื่อว่าเป็นมนุษย์ที่แท้โดยสมบูรณ์ 
 
บรรณานุกรม 
จอห์น เลน. (2556). พลังความเงียบ เปิดพื้นที่เพื่อความสร้างสรรค์ . แปลโดย 

สดใส ขันติวรพงศ์. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: สวนเงินมีมา. 
โจเซฟ อีเกอร์. (2550). ไวโอลินของไอน์สไตน์. แปลโดย จิตราภรณ์ ตันรัตนกุล. 

กรุงเทพฯ: มติชน. 



ว า ร ส า ร ด น ต รี บ้ า น ส ม เ ด็ จ ฯ :  ปี ที่ 2  ฉ บั บ ที่ 1 | 133 
 

 
 

ทวีศักดิ์ สิริรัตน์เรขา.(2549). ดนตรีบำบัด. [ออนไลน์] ไดจ้าก: 
http://www.happyhomeclinic.com/a06-musictherapy.htm. 
[สืบค้นเมื่อวันที่ 26 ตุลาคม 2562]. 

นาตยา หงส์ศิลา. (2549). ความเป็นมาของดนตรีบำบัด. วารสารมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์. 11(1), 57-58. 

ผกาวรรณ บุญดิเรก. (2548). ดนตรีบำบัด. วารสารศิลปกรรมศาสตร์ คณะ
ศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยทักษิณ. 1(1), 26-28. 

รักชนก ภักดิ์โพธิ์. (2550). ผลของดนตรีบำบัดต่อความเครียด อาการคลื่นไส้ 
ขย้อนและอาเจียนในผู้ป่วยสตรีมะเร็งอวัยวะสืบพันธุ์ที่ได้รับเคมีบำบัด. 
วิทยานิพนธ์ปริญญาพยาบาลศาสตรมหาบัณฑิต สาขาการพยาบาลสตรี 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

วศิน วิเศษศักดิ์ดี. (2550). องค์ประกอบของดนตรีไทยที่เป็นปัจจัยสู่งานออกแบบ
ตกแต่งภายในสถานดนตรีบำบัด. วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปมหาบัณฑิต 
สาขาวิชาการออกแบบภายใน บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

วันชนะ ท่อชู. (2549). ผลของดนตรีบำบัดต่อภาวะซึมเศร้าในผู้สูงอายุในศูนย์
พัฒนาการจัดสวัสดิการสังคมผู้สูงอายุบ้านบุรีรัมย์ จังหวัดบุรีรัมย์: 
การศึกษาเปรียบเทียบดนตรีบำบัดแบบพุทธกับแบบนิวเอจ. รายงาน
การศึกษาอิสระ ปริญญาวิทยาศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาวิทยาศาสตร์         
ความงามและสุขภาพ มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 

วิรุณ ตั้งเจริญ. (2555). ศิลปกรรมร่วมสมัย: การเรียนรู้และสร้างสรรค์. วารสาร
สถาบันวัฒนธรรมและศิลปะ. 14(1), 14-20. 

ศุภมิตร ประสบเกียรติ. (2560). ดนตรีบำบัด. [ออนไลน์]. ไดจ้าก: 
http://blog.mcp.ac.th/?p=55060. [สืบค้นเมื่อวันที่ 26 ตุลาคม 2562]. 

สเตฟาน โบเดียน. (2551). ตื่นรู้สู่แสงสว่าง. แปลโดย พรศักดิ์ อุรัจฉัทชัยรัตน์. 
กรุงเทพฯ: แมคกรอ-ฮิล. 

สม สุจีรา. (2553). ไอน์สไตน์พบ พระพุทธเจ้าเห็น. พิมพ์ครั้งที่ 70. กรุงเทพฯ: 
อมรินทร์. 

สุวิทย์ เมษินทรีย์. (2550). โลกพลิกโฉม: ความม่ังคั่งในนิยามใหม่. กรุงเทพฯ: 
สยาม เอ็น แอนด์ บี พับลิชชิ่ง. 



134 | B a n s o m d e j  M u s i c  J o u r n a l :  V o l . 2  N o . 1  
 

โอโชะ. (2556). เชาวน์ปัญญา. แปลโดย ประพนธ์ ผาสุขยืด. พิมพ์ครั้งที่ 3. 
กรุงเทพฯ: ฟรีมายด์ พับลิชชิ่ง. 

Muggli, Michele. (2002). Music Therapy and Autism in Children.  
 [Online]. Available from: http://dubinserver.colorado.edu/ 
 prj/mmu/index/html. [29 February 2020]. 
 


