
วารสารปัญญาและคุณธรรม ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มีนาคม 2567)      17 
 

พุทธประวัติวิเคราะห์: นางมาคนัทิยาผู้จ้างคนด่าพระพุทธเจ้า  

ว่าด้วยการจัดการความโกรธตามแนวพุทธจติวิทยา*  

Anger Management According to Buddhist Psychology: Analysis Case for 

Māgandiya the Employer to Curse the Lord Buddha 

 
1ดิเรก ด้วงลอย, 2มัลลิกา ภูมะธน และ 3พระปลัดระพิน พุทธิสาโร 

1Direk Duangloy, 2Mallika Phumathon, and 3Phrapalad Raphin Buddhisaro 
1บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครสวรรค์ 

1Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Sawan Campus, Thailand. 
2คณะวิทยาการจัดการ  มหาวิทยาลัยราชภัฏนครสวรรค ์

2Faculty of Management Science, Nakhon Sawan Rajabhat University, Thailand. 
คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Faculty of Social Sciences of Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 
2Corresponding Author’s Email: raphind@yahoo.com 

 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาถึงความโกรธ และการจัดการความโกรธตามแนวพระพุทธศาสนา 
กรณีศึกษาของนางมาคันทิยาบุคคลในครั้งพุทธกาล ใช้การศึกษาวิเคราะห์จากเอกสารในพระไตรปิฎกและงานวิจัย
ที่เก่ียวข้อง  
 ผลการศึกษาพบว่า ความโกรธเป็นอาการที่เนื่องด้วยจิต ส่งผลต่อการแสดงออกต่อสิ่งเร้าภายใน และ
สะท้อนผลออกมาเป็นพฤติกรรมและการกระทำภายนอก รวมทั้งความรุนแรงในพฤติกรรมทางจิตของนางมาคันทิ
ยา กับบุคคลที่เกี่ยวข้องส่งผลให้เกิดเป็นความรุนแรงต่อชีวิตคนอื่นจำนวนมาก พุทธวิธีในการจัดการความโกรธ
ตามแนวพระพุทธศาสนา มีองค์ประกอบคือการเจริญเมตตา ความเข้าใจต่อความจริง (ปัญญา) และการจัดการ
ปลดปลงอย่างเข้าใจ (ไตรลักษณ์-อนิจลักษณะ) โดยมีผลปลายทางจากความไม่โกรธเป็นความไม่รุนแรงเป็นที่สุด
ด้วย 
คำสำคัญ: การจัดการความโกรธ; พุทธจิตวิทยา; นางมาคันทิยา 

 

 
* Received November 17, 2023; Revised March 29, 2024; Accepted March 31, 2024 

บทความวิชาการ 

mailto:raphind@yahoo.comI


18      Journal of Wisdom and Morality Vol.1 No.1 (January-March 2024) 
 

Abstract 
This article aims to study anger and anger management according to Buddhist principles, 

the case study of Māgandiya during the time of the Buddha. The study involves analysis based 
on documents from the Pali Canon and relevant research works. 

The study found that anger is a mental condition that affects internal stimuli and manifests 
outwardly as behaviour and actions. Additionally, the violent behaviour in the mental state of 

Māgandiya and related individuals resulting in significant violence towards others. Furthermore, 
Buddhist methods for managing anger involves cultivating loving-kindness, understanding reality 
(wisdom), and managing release through understanding (the three characteristics), and leading to 
the ultimate goal of achieving non-anger, resulting in non-violence. 
Keywords : Anger Management; Buddhist Psychology; Makantiya 
 

บทนำ 
สืบเนื ่องจากได้ไปร่วมงานมุทิตาพระครูพิพิธปริยัติกิจ ,    

ผศ.ดร. (ชยันต์ พุทธธมฺโม) ผู้เป็นกัลยาณมิตร อาจารย์ประจำคณะ
มนุษศาสตร์ เจ้าอาวาสวัดซับชะอม เจ้าคณะตำบลขุนโขลน อ.พระ
พุทธบาท จ.สระบุรี ในโอกาสได้รับการเลื่อนสมณศักดิ์ เป็นพระครู
สัญญาบัตรเทียบเท่าเจ้าคณะอำเภอชั ้นเอก  (จทอ.ชอ.) เมื ่อ 17 
พฤศจิกายน 2562  และในงานนั้นได้รับหนังสือที ่จัดแจกไว้เป็น
อนุสรณ์ที่ระลึกสำหรับผู้มาร่วมมุทิตา ในชื่อ “พุทธจิตวิทยา เพื่อสุข
ภาวะ ความโกรธและการจัดการความโกรธ” อันเป็นหนังสือที่ใช้
ประกอบการขอตำแหน่งทางวิชาการที่ “ผู้ช่วยศาสตราจารย์” และ
นำมาพิมพ์เพื ่อเผยแผ่องค์ความรู้ คิดว่าจะมีประโยชน์ จึงนำองค์
ความรู ้เหล่านั ้นมาเรียบเรียงนำเสนอแบ่งปันต่อแนวคิดที ่จะเป็น
ประโยชน์ภายใต้สถานการณ์ “โทสะ” หรือความโกรธ ที่ห่มคลุมคน
ไทย ทั้งในทางการเมือง เศรษฐกิจ สังคม และการดำเนินชีวิต เราจึงได้
ยินข่าวผิดใจฆ่ายกครัวบ้าง การด่าทอที่เรียกว่า Hate Speech ทาง
สื่อออนไลน์นานาชนิด ที่บริภาษด่าทอ ตั้งแต่เจ้าฟ้า พระภิกษุสงฆ์นายก 
รัฐมนตรีหรือบุคคลผู้อยู่ในเหตุการณ์ที่เป็นประเด็นข่าวในแต่ละช่วงเวลานั้น ๆ  การเขียนนี้มีหมุดหมายการเขียนว่า 
ความโกรธเป็นอย่างไร มีผลเสียอย่างไร เทียบเคียงองค์ความรู้จากหนังสือที่ได้รับมา และกรณีพระพุทธศาสนาจะมี

ภาพที่ 1: หนังสือ “พุทธจิตวิทยา เพื่อสขุภาวะ 

ความโกรธและการจัดการความโกรธ” 



วารสารปัญญาและคุณธรรม ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มีนาคม 2567)      19 
 

แนวในการบริหารจัดการความโกรธอย่างไร มือสืบค้นข้อมูลลงรายละเอียดลงไปจะพบว่า  ความโกรธ 
พระพุทธศาสนาจัดเป็นกิเลสอย่างหนึ่ง (พระธรรมปฎิก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546) และมีผลทำให้เกิดความเสียหายเมื่อ
ได้รับผลกระทบจากความโกรธ หรือผลของความโกรธ ดังนั้นในบทความนี้จึงจำเพาะและมุ่งไปที่ “มาคันทิยา” 
สตรีนางหนึ่งในประวัติศาสตร์บุคคลในพระพุทธศาสนา ที่ใช้ความโกรธเป็นเครื่องมือ ทำร้าย ทำลาย จนกระทั่ง
กลายเป็นโทษภัยทั้งคนที่ตัวเองโกรธ และญาติสายโลหิตรอบข้าง ดังมีหลักฐานบันทึกไว้ว่า นางมาคันทิยา เป็นสตรี
ที่เข้ามาเกี่ยวข้องกับประวัติของพระพุทธเจ้าและบุคคลที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา (ขุ.อุ. (ไทย) 20/70/319-
310) แต่สิ่งหนึ่งที่เกิดขึ้นเธอมีความโกรธเป็นอาภรณ์และนำความโกรธนั้นมาก่อความรุนแรงจนกระทั่งกลายเป็น
ความรุนแรงชนิดต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นความรุนแรงทางจิต ทางกาย  และทางวาจา สัมพันธ์ไปถึงความรุนแรงใน
ครอบครัว ข้อมูลข่าวสาร  และพฤติกรรมของมนุษย์ ดังนั้นอำนาจของความโกรธได้ก่อให้เกิดผลกระทบอย่าง
รุนแรง สอดคล้องกับแนวคิดหลักการในพระพุทธศาสนาที่ว่า ความโกรธเป็นดังเช่นไฟ (โทสัคคิ) ที่ก่อให้เกิดเป็น
ความเสียหายและความรุนแรง อย่าดูแคลนว่าไฟนั้นมีเพียงน้อย (สํ.ส. (ไทย) 15/122/129/ทหรสูตร) หรือความ
โกรธแม้มีในเด็กหรือพระราชาผู้เยาว์ย่อมก่อให้เกิดผลในทางที่ตรงกันข้ามได้  พระราชาผู้เยาว์ (สํ.ส. (ไทย) 
15/122/127-128/)  ในสองสิ่งนี้อาจเปรียบเทียบได้ว่าไฟคือความโกรธ “โทสัคคิ” ไฟคือความโกรธ (พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2537) แม้จะเกิดข้ึนเพียงเล็กน้อย แต่มีพลานุภาพในการทำล้ายล้างสูง หรือกษัตริย์ผู้เยาว์
แม้จะเป็นเพียงพระราชาผู้เยาว์แม้มีอาภรณ์เป็นความโกรธก็ย่อมก่อให้เกิดผลที่รุนแรงจากอำนาจแห่งความเป็น
พระราชานั้น 

หากเทียบเคียงกับแนวคิดของตะวันตกอย่างซิกมัน ฟอร์ย (Sigmund Freud) (Gerald Corey, 2001) ที่
เสนอแนวคิดไว้ว่า มนุษย์มีสัญชาติญาณของความต้องการขั้นพื้นฐานและในความต้องการขั้นพื้นฐานนั้นได้ทำให้
เกิดกระบวนการของการเรียกร้องซึ่งแนวคิดนี้สอดคล้องกับพฤติกรรมของนางมาคันทิยาที่ว่า  ความต้องการการ
ยอมรับทำให้นางผูกใจเจ็บและความโกรธเหล่านั้นต่อพระพุทธเจ้า ซึ่งนักวิชาการตะวันตกที่ศึกษาเกี่ยวกับจิตวิทยา
ต่างมองประเด็นเกี่ยวกับความโกรธคล้ายกัน คือ การได้รับสภาพที่บีบคั้น  แรงกระทบ และสะท้อนคิดนำความ
โกรธมาเป็นอาภรณ์และนำไปสู่การก่อความรุนแรงชนิดประเภทต่าง ๆ ซึ่งปรากฏในกรณีของนางมาคันทิยาที่ผูกใจ
เจ็บต่อพระพุทธเจ้า จนจ้างคนไปด่าทอใส่ร้ายพระพุทธเจ้า (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2537) การใส่
ความด้วยเจตนาร้ายต่อนางสาวมาวดี เพ่ือให้กระทบต่อพระพุทธเจ้าหรือคนทีเกี่ยวข้อง ประหนึ่งเป็น Fake News 
ในยุคปัจจุบัน  การนำความโกรธ อาฆาต พยาบาทนั้น ไปเป็นเครื่องมือ สู่การสร้างความรุนแรง กรณีการเผา
ปราสาทเพื ่อสังหารนางสามาวดี และบริวารกว่า 500 ชีว ิตเพียงเพราะบุคคลนั ้นเกี ่ยวข้องหรือสนับสนุน
พระพุทธเจ้า (ขุ.อุ (ไทย) 25/70/319-320/) เป็นการประหัตประหารกันในนาม “ตัวแทน” จึงเกิดขึ้นให้เห็นทาง
สื่อในปัจจุบันทั้งข่าวจริง และข่าวปลอมด้วยเป้าหมายเพื่อ “ส่งสาร” ความโกรธนั้นผ่านตัวแทนก็ไม่ผิด ดังนั้นใน
บทความนี้ จึงมีเป้าหมายเพื่อศึกษาวิเคราะห์ความโกรธของนางมาคันทิยาเทียบเคียงกับ แนวคิดทางจิตวิทยาอัน
เป็นแนวคิดทางตะวันตก อาทิ ทฤษฎีจิตวิเคราะห์ ของซิกมุนด์ ฟอร์ย ทฤษฎีพฤติกรรมศาสตร์ ทฤษฎีบุคลิกภาพ 



20      Journal of Wisdom and Morality Vol.1 No.1 (January-March 2024) 
 

เป็นต้น ซึ่งเกี่ยวกับพฤติกรรมความโกรธ สาเหตุ และกรอบแนวคิดของความโกรธ รวมไปถึงศึกษาถึงว่าในทาง
พระพุทธศาสนาจะมีกรอบอย่างไร แนวคิดอย่างไร จนกระท่ังสามารถควบคุมความโกรธตามหลักจิตวิทยา และการ
ยุติความโกรธให้กลายเป็นพลังแห่งความไม่โกรธ ดังพุทธพจน์ว่า “ผู้ชนะความโกรธได้ย่อมอยู่เป็นสุข” ดังมีพุทธ
พจน์เสริมต่อเหตุผลว่าต้องตัด หรือจัดการความโกรธที่ว่า พุทธพจน์มีว่า “บุคคลกำจัดความโกรธได้จึงอยู่เป็นสุข  
กำจัดความโกรธได้จึงไม่เศร้าโศก พระอริยะทั้งหลายสรรเสริญการกำจัดความโกรธ ซึ่งมีรากเป็นพิษ มียอดหวาน 
เพราะบุคคลกำจัดความโกรธนั้นได้แล้ว จึงไม่เศร้าโศก” (สํ.ส. (ไทย) 15/626/194-195) 
 ในการเรียบเรียงเขียนนี้ จะได้ยกกรณีนางมาคันทิยา มาวิเคราะห์ศึกษาว่านางมีความโกรธอย่างไร หรือมี
แรงจูงใจต่อความโกรธ อาฆาต ชิงชังอย่างไรจึงนำไปสู่การก่อความรุนแรงเกินกว่าที่สตรีจะพึงกระทำ ด้วยอำนาจ
ของความหึงหวง ? อิจฉา หรือไฟแห่งความโกรธที่ผูกติดตัวนางมาแต่ต้นดังนั้นในบทความนี้จึงประสงค์ที่จะศึกษา
ค้นคว้าแนวคิดทางด้านพระพุทธศาสนาเทียบเคียง วิเคราะห์กับแนวคิดทางตะวันตกด้านจิตวิทยา ในการแสวงหา
ความเข้าใจระลึกรู้ต่อข้อเท็จจริงในประวัติศาสตร์ต่อพฤติกรรมความโกรธ จนกระทั่งกลายเป็นความรุนแรงใน
พระพุทธศาสนาอย่างไร ? 

 
ภาพที่ 2: มาคันทิยา จา้งคนมาด่าพระพุทธเจ้าดว้ยผูกโกรธนบัแต่อดีต  

(ที่มาภาพออนไลน์ https://www.mokkalana.com/wp-content/uploads/2019/06/1-41.jpg, สืบค้น 10 พฤษภาคม 2564) 

 

มาคันทิยากับสาเหตุของความโกรธ  
ความโกรธ เป็นพฤติกรรมธรรมชาติของมนุษย์ (ขุ.มหา. (ไทย) 29/85/252-253) ที่มีพฤติกรรม การ

กระทำในลักษณะปองร้าย ความมุ่งร้าย ขัดเคือง ขุ่นเคือง ความพยาบาทแห่งจิต ความประทุษร้ายในใจ ความชัง 
กิริยาที่ชัง ความเป็นผู้ชัง ความพยาบาท กิริยาที่พยาบาท ความเป็นผู้พยาบาท ความพิโรธ ความพิโรธตอบ ความ
เป็นผู้ดุร้าย ความเพาะวาจาชั่ว ความไม่แช่มชื่นแห่งจิต แต่ในทางพระพุทธศาสนาถือว่าโทสะ (พระจรัล  เนื้อหา, 
2546) ในบทความนี้มุ่งไปที่พฤติกรรมความโกรธของ มาคันทิยา ก็ต้องถามต่อไปว่า “มาคันทิยา” ที่ยกมาศึกษานี้
เป็นใคร ถ้าคนที่ศึกษาพระพุทธศาสนามาก็จะรู้เป็นเรื่องปกติ แต่กรณีคนที่ไม่ได้รู้มาก่อนก็ต้องบอกว่า มาคันทิยา 
คือบุคคลในครั้งพุทธกาลที่มีความผูกอาฆาตต่อพระพุทธเจ้า พร้อมทั้งได้เก็บความอาฆาตแค้นนำไปสู่การใส่ร้าย  
จ้างคนไปด่าพระพุทธเจ้า และทำร้ายก่อความรุนแรงต่อคนรอบข้างพระพุทธเจ้า เช่นนางสามาวดีและพระเจ้าอุ
เทน   ดังปรากฏข้อมูลเกี่ยวกับความโกรธ อาฆาตพยาบาทปรากฏเป็นหลักฐานในครั้งพุทธกาลที่เป็นเหตุการณ์ที่ว่า  

https://www.mokkalana.com/wp-content/uploads/2019/06/1-41.jpg,%20สืบค้น


วารสารปัญญาและคุณธรรม ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มีนาคม 2567)      21 
 

          ครั้งหนึ่ง ณ แคว้นปัญจาละที่อยู่ทางทิศตะวันตกเฉียงเหนือของแคว้นโกศล มีกรุงโกสัมพีเป็นเมืองหลวง 
เมื่อพระพุทธองค์เข้าไปในเมือง ทรงถูกเหล่าชนมิจฉาทิฏฐิ ซึ่งได้รับสินจ้างจากพระนางมาคันทิยาผู้ผูกอาฆาตใน
พระพุทธองค์ ติดตามด่าว่าเยาะเย้ยด้วยประการต่าง ๆ จนท่านพระอานนท์ทนฟังไม่ไหว ได้กราบทูลพระพุทธองค์
ว่าควรจะเสด็จหนีไปเมืองอ่ืนเสีย แต่พระพุทธองค์ไม่ทรงเห็นด้วย ทรงตรัสว่า เรื่องเกิดขึ้นที่ไหนก็ควรทำให้สงบ ณ 
ที่นั้นเสียก่อน จึงค่อยไปท่ีอ่ืน  
          มูลเหตุที่นางมาคันทิยาผูกอาฆาตพระพุทธเจ้า เกิดจากเมื่อตอนที่พระพุทธองค์ตรัสรู้ใหม่ ๆ พระพุทธเจ้า
ทรงเสด็จไปโปรดแสดงธรรมแก่บิดาและมารดาของนางมาคันทิยา(ตอนนั้นยังเป็นเด็กรุ่น) เมื่อบิดามารดาของนาง
คันทิยาเห็นรูปลักษณะของพระพุทธเจ้า จึงประสงค์จะยกลูกสาวที่ใคร ๆ ก็ชมว่าสวยงามมาก ให้เป็นภรรยา
พระพุทธเจ้า พระพุทธเจ้าจึงตรัสทำนองว่า อย่าประสงค์ยกลูกสาวให้พระองค์เลย  การถูกปฏิเสธ เหมือนถูกหัก
หาญน้ำใจของนาง  นางคันทิยาได้ฟังจึงโกรธแค้นและผูกอาฆาตมาตั้งแต่นั้น แต่พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมให้บิดา
นางคันทิยาบรรลุเป็นพระอนาคามี ส่วนมารดาบรรลุเป็นพระโสดาบัน  
          หลังจากนั้นนางคันทิยาก็ได้มาอาศัยอยู่กับน้า ในกรุงโกสัมพี แล้วน้าของนางเห็นว่านางมีรูปสดสวยสมควร
แก่พระราชา จึงยกนางคันทิยาให้กับพระเจ้าอุเทน และด้วยความหลงในรูป พระเจ้าอุเทนจึงแต่งตั้งให้เป็นมเหสี
องค์หนึ่ง และเมื่อนางทราบข่าวว่าพระพุทธเจ้าเสด็จมายังเมืองโกสัมพี นางจึงเริ่มระบายความอาฆาตดังที่กล่าว
ข้างต้น ถึงแม้ในเมืองนี้ จะมีปัญหาดังที่กล่าวมา แต่พระพุทธองค์ ก็ทรงแสดงพระสัทธรรมต่อไป พระเจ้าอุเทน ยัง
มีมเหสีอีกองค์ คือพระนางสามาวดี พระนางสามาวดีมีข้าทาสอยู่คนหนึ่งชื่อ นางขุธชุตตรา เป็นคนที่ต้องไปจัดซื้อ
ดอกมะลิให้กับพระนาง และก็จะแอบยักยอกเงินส่วนหนึ่งเก็บไว้ คือซื้อดอกมะลิไม่เต็มจำนวนเป็นประจำ  
          วันหนึ่งคนขายดอกมะลิกล่าวชวนนางขุธชุตตราให้ทำบุญกับพระพุทธเจ้า นางขุธชุตตราจึงอยู่ถวายทาน
แก่พระพุทธเจ้า และได้ฟังธรรมที่พระพุทธองค์ทรงแสดงแจกแจงอย่างละเอียด เมื่อสิ้นสุดการแสดงธรรมนั้นนางก็
ได้บรรลุเป็นโสดาบัน และเมื่อนางจะกลับไปในวัง นางก็ต้องซื้อดอกมะลิกลับไปด้วย แต่คราวนี้นางละอายใจที่จะ
ซื้อดอกมะลิไม่เต็มจำนวนเพราะเป็นพระโสดาบันแล้ว นางจึงซื้อดอกมะลิเต็มจำนวน แล้วเอาไปให้กับพระนางสา
มาวดี พระนางสามาวดีก็เห็นวันนี้มีดอกมะลิมากกว่าปกติ จึงถามนางขุธชุตตราว่า ทำไม่วันนี้มีดอกมะลิมากกว่า
ปกติ นางขุธชุตตราก็บอกตามความเป็นจริงว่า วันนี้นางมีความละอายตัวเองที่แอบยักยอกเงิน โดยซื้อดอกมะลไิม่
เต็มจำนวน แต่วันนี้ซื้อมาเต็มจำนวนเงิน พระนางสามาวดีจึงถามว่า ทำไมจึงมีความละอายละ นางขุธชุตตราตอบ
ว่า ได้ฟังธรรมจากพระพุทธเจ้ามา ด้วยธรรมนั้นนางจึงเกิดความละอายต่อบาป และไม่ก็ทำบาปอีก พระนางสามา
วดีมีความสนใจจึงกล่าวว่า อย่างนั้นท่านจงบอกธรรมที่พระพุทธเจ้าแสดงให้เราทราบสิ นางขุธชุตตรากล่าวว่า 
อย่างนั้นขอให้พระนางจัดสถานที่ให้เหมาะกับการกล่าวธรรม ส่วนข้าทาสบริวารถ้าประสงค์ฟังธรรมก็ให้มาประชุม
รวมกัน แล้วระหว่างที่จัดที่และรวมคนกันอยู่ นางขุธชุตตราก็ขอไปอาบน้ำแต่งตัวเพื่อให้เหมาะกับการแสดงธรรม 
พระนางสามาวดีได้เรียกให้บริวารของพระนางมาฟังธรรมทั้งหมด 500 คน หลังจากนั้นนางขุธชุตตราก็แสดงธรรม



22      Journal of Wisdom and Morality Vol.1 No.1 (January-March 2024) 
 

ที่พระพุทธเจ้าแสดงไว้ดีแล้ว เมื่อจบการแสดงธรรมนั้น พระนางสามาวดีและเหล่าบริวารทั้งหลายก็บรรลุเป็นพระ
โสดาบันทั้งหมด  
          หลังจากนั้นเหล่าบริวารทั้งหลายของพระนางสามาวดี จึงตั้งให้นางขุธชุตตราไม่ต้องทำหน้าที ่อะไร 
เพียงแต่ให้ไปเข้าเฝ้าพุทธเจ้าหรือมหาสาวกเป็นประจำ แล้วฟังพระธรรมที่แสดงทั้งหมด แล้วกลับมาถ่ายทอดกับ
พวกเขาเหล่านั้น ต่อมาภายหลังนางขุธชุตตราจึงได้เป็นเอคคทัตคะฝ่ายอุบาสิกาที่จดจำพระธรรมได้เป็นเลิศ 
หลังจากนั้นพระนางสามาวดีและเหล่าข้าทาสบริวารยิ่งศรัทธาต่อพระพุทธเจ้า จึงทำให้พระนางมาคันทิยาพุ่งความ
อาฆาตต่อพระนางสามาวดีมากยิ่งขึ ้น เพราะไปศรัทธาและบูชากับบุคคลที่นางเกลียด และแถมยังมีสวามีคน
เดียวกัน ส่วนมเหสีอีกคนหนึ่งของพระเจ้าอุเทน(พระเจ้าอุเทน มีมเหสีถึง 3 คน) คือพระนางวาสุลทัตตา ซึ่งเป็น
ราชธิดาของพระเจ้าปัทโชต แห่งกรุงอุเชนี แคว้นอวันตี ซึ่งอยู่ติดกับแคว้นวังสะทางทิศตะวันตกเฉียงใต้ พระนางวา
สุลทัตตาเมื่อได้ฟังธรรมจากพระพุทธเจ้าก็บรรลุเป็นโสดาบัน แต่ความโกรธอาฆาต กลับไปตกที่นางสามาวดี 
ประหนึ่งเป็นผู้แทนพระพุทธเจ้าในการถูกผูกใจเจ็บอาฆาต พยาบาทไปอย่างนั้น  
         พระนางมาคันทิยาใส่ร้ายพระนางสามาวดีโดยเอางูเห่าใส่ตะกร้า (หรือพิณ) ของพระเจ้าอุเทน เมื่อพระเจ้า
อุเทนไปประทับอยู่กับพระนางสามาวดี เมื่อพระเจ้าอุเทนเห็นงูออกมาจากตะกร้าก็ตกใจกลัว พระนางมาคันทิยาจึง
ทูลยุว่า พระนางสามาวดีและเหล่าบริวารของพระนางสามาวดี หวังจะปรงพระชนม์พระเจ้าอุเทน พระเจ้าอุเทนจึง
สั่งจับพระนางสามาวดีและเหล่าบริวารไปประหาร โดยใช้ลูกธนูอาบยาพิษเพ่ือประหาร พระนางสามาวดีจึงบอกกับ
เหล่าบริวารให้แผ่เมตตาแก่พระเจ้าอุเทนและทหารเหล่านั้น เมื่อพระเจ้าอุเทนยกศรขึ้นประสงค์ยิงสังหารพระนาสา
มาวดี แต่ไม่สามารถง้างหรือปล่อยธนูไปได้ ค้างเกร็งสั่นอยู่อย่างนั้น จนพระเจ้าอุเทนเกิดความกลัวขึ้นมาอย่าง
สุดกำลัง ต้องเอ่ยปากขอให้พระนางสามาวดียกโทษให้กับพระองค์ด้วย พระนางสามาวดีจึงเข้ามาใกล้พระเจ้าอุเทน 
แล้วจึงกล่าวยกโทษให้ พระเจ้าอุเทนจึงขยับตัวเองและลดธนูลงได้ และในตอนหลัง พระนางสามาวดีได้พาพระเจ้า
อุเทนเข้าเฝ้าพระพุทธเจ้า พระเจ้าอุเทนเมื่อได้ฟังธรรม ก็มีความศรัทธาต่อพระพุทธเจ้าแสดงตนเป็นอุบาสก (ยัง
เป็นปุถุชน) ต่อมาในภายหลังพระนางสามาวดีเป็นเอคคทัคคะฝ่ายอุบาสิกาผู้มีปกติอยู่ด้วยเมตตาเป็นเลิศ  
         ผลจึงเป็นว่าพระนางมาคันทิยาไม่สามารถปลงพระชนม์พระนางสามาวดีได้ แต่ก็จ้องหาโอกาสที่จะทำ
เพราะความอาฆาต (ความอาฆาต ความพยาบาท ความผูกโกรธ เป็นสิ่งที่น่ากลัวมากสำหรับผู้ประสงค์สร้างบุญ
บารมีทั้งหลาย เพราะจะนำความทุกข์มาสู่ตนเองอย่างมากและพลาดโอกาสในการบรรลุธรรม เมื่อพยาบาทต่อผู้มี
คุณใหญ่) พระนางมาคันทิยาได้เห็นโอกาสเมื่อ พระนางสามาวดีสร้างปราสาทหลังใหม่ ซึ่งพระนางสามาวดีและ
บริวารไปอยู่ยังปราสาทนั้น พระนางมาคันทิยาจึงให้น้าและเหล่าญาติพร้อมทั้งนักเลงที่จ้างมา ทำการปิดประตู
ปราสาทไม่ให้ออกมาได้ แล้วทำการวางเพลิงเผาปราสาทนั้นในเวลากลางคืน พระนางสามาวดีและเหล่าบริวารจึง
ถูกไฟเผาจนสิ้นชีพ เมื่อพระเจ้าอุเทนได้ทราบก็บังเกิดความเสียใจและเศร้าโศกเป็นอย่างยิ่ง เพราะพระองค์เห็นคุณ
ของพระนางสามาวดีและศรัทธาในพระพุทธเจ้า แต่ต้องข่มใจไว้เพราะประสงค์หาผู้ที่วางเพลิง พระเจ้ าอุเทนจึง
ประกาศออกไปว่า ผู้ใดที่วางเพลิงปลงพระชนม์พระนางสามาวดี จะได้รับรางวัล เพราะพระนางสามาวดีประสงค์



วารสารปัญญาและคุณธรรม ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มีนาคม 2567)      23 
 

จะปลงพระชนม์พระองค์หลายครั้ง พระนางคันทียาพอได้ทราบดังนั้นจึงกล่าวว่า พระนางเองพร้อมทั้งญาติช่วยกัน
วางเพลิง พระเจ้าอุเทนจึงให้พระนางมาคันทิยารวบรวมญาติและนักเลงทั้งที่ช่วยกันวางเพลิงมาเฝ้าพระองค์ แล้ว
พระเจ้าอุเทนก็จับทั้งหมดไว้ แล้วสั่งประหารจนหมดสิ้นอย่าทารุณโหดร้ายที่สุด ด้วยการแร่เนื้อ ออกเป็นชิ้น ๆ 
ก่อนที่จะเผาให้ตายทั้งเป็น  
 จากข้อมูลที่ยกมาเป็นเหตุการณ์ที่ปรากฏในหลักฐานทางพระพุทธศาสนา ซึ่งจากข้อมูลจะได้นำไปสู่การ
วิเคราะห์เพื่อถอดแนวคิดในเรื่องการจัดการความโกรธต่อไป  
 

ผลเสียของความโกรธ /ดอกไม้พิษ ที่ชื่อว่าความโกรธ  
 ความโกรธนำไปสู่ผลกระทบ หรือผลเสียต่อสิ่งที่เกิดขึ้น ดังที่ท่านพระจรัล เนื้อหา (2546) ได้ทำการศึกษา
ไว้ในเรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์เรื่องความโกรธในพระพุทธศาสนาเถรวาท”  ที่สะท้อนคิดเสนอทัศนะไว้ว่า ความ
โกรธเป็นลักษณะอาการที่ขัดเคืองใจ ไม่ชอบใจ ไม่พอใจ หรือแม้แต่ความน้อยใจ ก็เป็นอาการหนึ่งของความโกรธ 
และความโกรธนี้ สามารถเกิดขึ้นได้ทุกเวลา ทุกสถานที่กับปุถุชนทุกคน ความโกรธย่อมมีโทษทั้งต่อร่างกาย จิตใจ 
และสังคมโดยส่วนรวม วิธีบรรเทาหรือจำกัดความโกรธตามหลักธรรมคำสั่งสอนในพระพุทธศาสนา ก็คือการเจริญ
เมตตา และการคิดในเชิงบวก ซึ่งมีหลายวิธี เช่น คิดถึงผลเสียของความเป็นคนมักโกรธ  โทษของความโกรธ มอง
คนที่เราโกรธในแง่ดีแล้วเราก็จะไม่โกรธเขา ให้เราพิจารณาว่า ความโกรธคือการสร้างทุกข์ให้กั บตนเอง เป็นการ
ลงโทษตนเองให้สมใจศัตรู เหล่านี้ เป็นต้น แล้วให้ลดละเลิกความโกรธ ดังที่พระพุทธองค์ทรงสั่งสอนว่าคนโกรธไม่
ดีเลย พึงชนะคนโกรธด้วยความไม่โกรธ เป็นต้น  
 สำหรับงานวิจัยนี้จะสามารถนำมาเป็นฐานสืบค้นเกี่ยวกับความโกรธในพระพุทธศาสนาว่ามีที่มาและมี
พัฒนาการอย่างไร เป็นต้น ทันตแพทย์หญิงกษิรา เทียนส่องใจ (2550) ผลการศึกษาวิเคราะห์อภัยทาน เพื่อการ
จัดการความขัดแย้งในสังคมไทยปัจจุบัน ผลของการศึกษา มีดังต่อไปนี้  

       1. ความขัดแย้งเป็นธรรมชาติของมนุษย์ สังคมไทยในปัจจุบันก็กําลังเกิดปัญหาความ ขัดแย้งใน
หลาย ๆ ด้าน ได้แก่ ปัญหาทางการเมือง ปัญหานโยบายสาธารณะ ปัญหาการแย่งชิง ทรัพยากรธรรมชาติ   และ
ปัญหาการหย่าร้าง สาเหตุของปัญหาความขัดแย้งสามารถแบ่งตามปัจจัย ภายนอกออกได้เป็น  5 ประเภทด้วยกัน 
คือ 1) ความขัดแย้งด้านข้อมูล (Data Conflict)  2) ความ ขัดแย้งด้านผลประโยชน์ (Interest   Conflict) 
3)  ความขัดแย้งด้านความสัมพันธ์  (Relationship Conflict) 4) ความขัดแย่งด้านโครงสร้าง (Structural 
Conflict) และ 5) ความขัดแย้งด้านคุณค่าหรือ ค่านิยม (Value  Conflict)  ในทัศนะของพระพุทธศาสนานั้น 
สาเหตุของความขัดแย้งเกิดมาจากการ ปฏิสัมพันธ์ระหว่างปัจจัยภายนอกและปัจจัยภายใน  สําหรับปัจจัยภายใน
ได้แก่ ปปัญจธรรมคือ ตัณหา มานะ ทิฏฐิ และ อกุศลมูล คือโลภะ โทสะ โมหะ โดย ทิฏฐิ ทําหน้าที่เป็นแกนกลาง
ของ ปัจจัยภายในที่ทํางานร่วมกันกับอกุศลมูลในการเกิดความขัดแย้ง  



24      Journal of Wisdom and Morality Vol.1 No.1 (January-March 2024) 
 

   2. อภัยทาน มีปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎกว่าเป็นมหาทาน มีความหมายว่า การให้ความ ไม่มี
ภัย    การพัฒนาอภัยทานเริ่มที่ สัมมาทิฏฐิ  และ สัมมาสังกัปปะ ซึ่งเป็นหลักพื้นฐาน เพื่อให้เกิด อภัยทานที่
ประกอบไปด้วย เมตตาธรรม ขันติธรรม และ ศีล 5  สําหรับกรอบแนวทางของการ ปฏิบัติของอภัยทาน คือ พรหม
วิหารธรรม สาราณียธรรม และสังคหวัตถุ 4 โดยวิธีการปฏิบัตินั้น แบ่งออกได้เป็น อภัยทานทางใจ อภัยทานทาง
วาจา และอภัยทานทางกาย  
       3. อภัยทานเป็นพุทธสันติวิธี ที่ใช้นํามาเป็นรูปแบบสําหรับจัดการปัญหาความขัดแย้ง ใน
สังคมไทยได้ ซึ่งไม่เพียงแต่สามารถใช้ได้ในรูปแบบการแก้ไขหลังจากความขัดแย้งเกิดขึ้นแล้ว ยังสามารถใช้เป็น
รูปแบบของการป้องกันเพื่อไม่ให้ความขัดแย้งก่อตัวอีกด้วย อภัยทานทางใจ นับว่ามีบทบาทสําคัญอย่างยิ่งในการ
พัฒนาให้มีความอดทน มีความเมตตา ไม่อาฆาตพยาบาทโกรธ แค้น  อภัยทานทางวาจา คือ การพูดที่ยึดหลัก
สัมมาวาจา และการกล่าวคําว่า “ขอโทษ”  สําหรับ อภัยทานทางกาย คือ การแสดงพฤติกรรมเคารพ และให้
เกียรติในศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ โดย วิธีการของอภัยทานดังกล่าวมาทั้งหมดทําให้การยึดมั่นในความเป็นอัตต
ลักษณ์สลายลง สามารถ แก้ไขปัญหาความขัดแย้งได้ในที่สุด 
 ในการศึกษาค้นคว้า วนิดา ฉายาสูตร (2551) การศึกษาวิเคราะห์บทบาทของพระนางสามาวดีที่ปรากฏใน
คัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท  ผลการวิจัยพบว่าพระนางสามาวดีเกิดในตระกูลเศรษฐีแต่เมื่อเติบโตขึ้นพระนาง
ต้องประสบกับชะตากรรมที่มีทั ้งความสุขและความทุกข์ แต่ไม่ได้ย่อท้อ และได้ใช้คุณธรรมด้านเมตตาช่วย
แก้ปัญหาในชีวิตของพระนางและบริวาร พระนางยังได้บรรลุโสดาบันด้วยการฟังธรรมจากนางชุชุตตราหญิงบริวาร
ของพระนาง เหตุการณ์หนึ่งที่ปรากฏในการดำเนินชีวิตของพระนางคือการที่ต้องถูกโทษของความโกรธที่นางมา
คันทิยามีต่อนางได้นำไปสู่การก่อความรุนแรงที่มีผลกระทบต่อชีวิตและทรัพย์สินดังปรากฏในประวัติของพระนาง 
หรือในหนังสือเรื่อง “ทำอย่างไรจะหายโกรธ” โดย พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2537) ที่ให้นิยามว่า
พระพุทธศาสนา เป็นศาสนาแห่งเมตตาการุณย์ พระพุทธเจ้ามีพระคุณข้อใหญ่ประการหนึ่ง คือ พระมหากรุณา 
ชาวพุทธทุกคนได้รับการสั่งสอนให้มีเมตตากรุณา ให้ช่วยเหลือเกื้อกูลผู้อื่นด้วยกายวาจา และมีน้ำใจปรารถนาดี 
แม้แต่เมื่อไม่ได้ทำอะไรอื่น ก็ให้แผ่เมตตาแก่เพื่อนมนุษย์ตลอดจนสัตว์ทั้งปวงขอให้อยู่เป็นสุขปราศจากเวรภัยกัน
โดยทั่วหน้า อย่างไรก็ตาม เมตตา มีคู่ปรับสำคัญอย่างหนึ่งคือความโกรธ ความโกรธเป็นศัตรูที่คอยขัดขวางไม่ให้
เมตตาเกิดขึ้น คนบางคนเป็นผู้มักโกรธ พอโกรธขึ้นมาแล้วก็ต้องทำอะไรรุนแรงออกไป ทำให้เกิดความเสียหาย ถ้า
ทำอะไรไม่ได้ ก็หงุดหงิดงุ่นง่านทรมานใจตัวเองในเวลานั้นเมตตาหลบหาย ไม่รู้ว่าไปซ่อนตัวอยู่ที่ไหน ไม่ยอ ม
ปรากฏให้เห็น ส่วนความโกรธทั้งที่ไม่ต้องการแต่ก็ไม่ยอมหนีไป บางทีจนปัญญาไม่รู้จะขับไล่หรือกำจัดให้หมดไปได้
อย่างไร นอกจากนี้ในงานของ กิ่งกานต์ แก้วฟ่ัน (2550) เรื่อง “ความรุนแรงในครอบครัว: กรณีศึกษาแรงงานสตรี
โรงงานในอำเภอสารภี เชียงใหม่ ต่อการใช้ความรุนแรงของคู่สมรส” ผลการวิจัยพบว่า ปัญหาความ รุนแรงภายใน
ครอบครัวเป็นปัญหาที่เกิดขึ้นประจำใน ชีวิตประจำวันของแรงงานสตรี ...อีกทั้งยังพบว่าความรุนแรงในครอบครัว
นั้น สามารถเกิดขึ้นได้ทุกช่วงเวลาและรวมถึงการโต้เถียงเพียงเล็กน้อยนั้นก็สามารถก่อให้เกิดความ รุนแรงได้ 



วารสารปัญญาและคุณธรรม ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มีนาคม 2567)      25 
 

ผลการวิจัยพบว่าการดื่มแอลกอฮอลล์เป็นสาเหตุหลักประการหนึ่ง เนื่องจากความมึน เมามักนำไปสู่การกระทำ
ความรุนแรงในครอบครัว และถึงแม้ว่าความรุนแรงจะเกิดขึ้นบ่อยครั้ง ผู้หญิงที่ถูกกระทำเหล่านั้นยังคงเลือกที่จะ
อยู่กับคู่สมรส ด้วยความหวังที่ว่าสถานการณ์ความรุนแรงจะมีผลไปในทางที่ดีข้ึน  นอกจากนี้ความรุนแรงเหล่านี้ยัง
ถูกมองว่าเป็นเรื่องของครอบครัวและผู้หญิงที่ถูกกระทำนั้นอายที่จะเปิดเผย  
 ศิริกาญจน์ ทัศนีย์ไตรเทพ (2551) ในการวิจัยเรื่อง “การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องฆาตกรกับการบรรลุเป็น
พระอรหันต์ : ศึกษาเฉพาะกรณีพระองคุลิมาลเถระ”  ผลการวิจัยพบว่า พระองคุลิมาลเถระเคยเกิดเป็นฆาตกร
อย่างน้อย 4 ชาติ และได้พระโพธิสัตว์เป็นกัลยาณมิตรแนะนำสั่งสอน จึงเลิกเป็นฆาตกร ตั้งใจสมาทานศีล 5 และ
บำเพ็ญบารมีเป็นอันมาก ในชาติสุดท้ายเกิดเป็นฆาตกรองคุลิมาล พระพุทธเจ้าทรงเป็นกัลยาณมิตรแสดงธรรมให้
ฟัง จึงได้บรรลุโสดาปัตติผล จากนั้นก็ได้อุปสมบทและปฏิบัติธรรมด้วยความเพียรแรงกล้าจนได้บรรลุเป็นพระ
อรหันต์ ซึ่งสาเหตุที่ฆาตกรองคุลิมาลสามารถบรรลุเป็นพระอรหันต์นั้น สรุปได้ ดังนี้องคุลิมาลไม่มีสันดานเป็น
ฆาตกร เป็นความรุนแรงไม่ได้เกิดจากความโกรธ  แม้ฆ่ามนุษย์จำนวนมากแต่ก็ทำด้วยความจำใจไม่ได้กระทำ
อนันตริยกรรมและภิกษุณีทูสกกรรม ซึ่งเป็นกรรมที่มีโทษหนักห้ามบรรลุมรรคผลนิพพาน ชีวิตของพระองคุลิมาล
เถระถือว่าเป็นตัวอย่างของฆาตกร หรือผู้เคยกระทำความผิดที่ดำเนินชีวิตผิดพลาดในปัจจุบัน เพราะถ้ามีจิตสำนึก
ก็สามารถพัฒนาตนได้ด้วยการศึกษาและปฏิบัติธรรม เพื่อขัดเขลาพฤติกรรม ปรับเปลี่ยนนิสัย แก้ไขพฤติกรรม
ในทางกาย วาจา ใจและปัญญา จนตั้งอยู่ในคุณธรรมชั้นสูงสุด หลุดพ้นจากความทุกข์ท้ังปวง ดังนั้นจากข้อมูลที่ยก
มาสะท้อนให้เห็นว่าความโกรธ นำไปสู่ความรุนแรง และความโกรธ เป็นธรรมชาติที่มีเป็นเป็นเรื่องปกติ แต่ในเวลา
ต้องได้รับการพัฒนาขัดเกลาแก้ไข  ซึ่งแนวคิดทางพระพุทธศาสนาได้เสนอแนวคิดในเรื่องเมตตา อภัยทาน แนวคิด
เรื่องไตรสิกขา จะต้องพัฒนาขัดเกลาเพื่อให้เกิดการปรับเปลี่ยนจนกระทั่งไม่โกรธ ไม่รุนแรง ซึ่งจะได้นำมาเป็น
กรอบในการวิเคราะห์ร่วมกับแนวคิดทางจิตวิทยาเพื ่อสะท้อนคิดเกี ่ยวกับมาคันทิยาที ่ปรากฏในคัมภีร์ทาง
พระพุทธศาสนาต่อไป  
 

ความโกรธตามแนวจิตวิทยากับมุมมองและท่าทีของตะวันตก 
 ในหนังสือ“พุทธจิตวิทยา เพื่อสุขภาวะ ความโกรธและการจัดการความโกรธ” ของ พระครูพิพิธปรยิัติกิจ 
(2562) มีประเด็นของความโกรธกับแนวคิดทางตะวันตก เพ่ือให้ได้ประโยชน์ในเชิงเทียบเคียงได้ โดยได้ยกมาศึกษา
ร่วมเพื่อประโยชน์ต่อการวิเคราะห์นางมาคันทิยา เพื่อสะท้อนให้เห็นว่าพฤติกรรมธรรมชาติของมนุษย์มีอยู่ในทุก
เผ่าพันธุ์ชาติภาษา คือมีความโกรธเป็นอาภรณ์ มากน้อยแตกต่างกัน แต่มีมุมมองและวิธีการต่อการบริหารแตกต่าง
กัน ซึ่งในส่วนนี้จะได้ยกมาเป็นกรณีวิพากษ์ว่าความโกรธของมาคันทิยากับท่าทีหรือมุมมองแบบตะวันตกมีลักษณะ
อย่างไร ?   

ก.ความโกรธของนางมาคันทิยาตามแนวจิตวิเคราะห์ของฟอร์ย (Freud, 1856-1939) มีความเชื่อว่า 
บุคลิกภาพของผู้ใหญ่ที่แตกต่างกันเนื่องมาจากประสบการณ์ของแต่ละคนเมื่อเวลาอยู่ในวัยเด็ก และขึ้นอยู่กับว่า



26      Journal of Wisdom and Morality Vol.1 No.1 (January-March 2024) 
 

เด็กแต่ละคนแก้ปัญหาของความขัดแย้งของแต่ละวัยอย่างไร โดย 5 ปีแรกของชีวิตจะมีความสำคัญมาก ฟรอยด์ได้
แบ่งจิตของมนุษย์ออกเป็น 3 ระดับ คือ จิตสำนึก (Conscious) จิตก่อนสำนึก (Pre-conscious) หากนำแนวคิด
ของฟอร์ยมาใช้อธิบายเกี่ยวกับบุคลิกภาพของนางมาคันทิยา อาจสะท้อนคิดได้ว่า มาคันทิยาได้รับการเลี้ยงดูใน
แบบที่ถูกตามใจ เพราะการที่พ่อแม่ที่มีวรรณะสูง หมายถึงวรรณะพราหมณ์  ย่อมคาดหวังและมุ่งหวังต่อความเป็น
บุตรไว้สูง  การที่พราหมณ์ผู้พ่อเห็นพระพุทธเจ้าแล้วดำริว่าชายผู้นี้ถึงจะเหมาะควรกับบุตรของเรา คำว่าเหมาะควร
หมายถึงแรงขับที่ฝ่ายผู้พ่อมุ่งมองผ่านสถานะทางสังคมของตนเอง มุ่งไปยังลูกสาวที่งดงาม ย่อมเป็นนัยยะเชิงแฝง
ตามตามทฤษฎีแรงขับไปยังผู้บุตรสาว ซึ่งทำให้ผู้เป็นบุตรตระหนักนึกไปพร้อมกันว่าตนเองเป็นผู้สูงส่ง เข้าทำนองมี
ตัวตนแห่งการ “เป็น” เท่ากับว่าความสำเร็จที่จะพึงได้รับจากความสวย สูงส่ง และต้องมีสามีทีดีจึงเป็นแรงขับให้
นางทะยานไปสู่ความสำเร็จ หรือการต้องการแสวงหาความสำเร็จ แม้วิธีการที่กระทำอาจไม่ได้เป็นวิธีการที่ถูกต้อง 
เมื่อนางประสงค์สิ่งใด จึงต้องการทำให้ประสบความสำเร็จ หรือทำให้สำเร็จแม้ไม่ว่าด้วยวิธีการใดก็ตาม ดังนั้นนาง
จึงผูกโกรธเมื่อพระพุทธเจ้าปฏิเสธต่อสิ่งหวัง หรือความสำเร็จจากชายที่พ่อแม่คิดว่าดีที่สุดด้วยความรุนแรงทาง
วาจา จึงนำไปสู ่การแสดงออกด้วยความก้าวร ้าวเพื ่อประสงค์ต ่อความสำเร ็จน ั ้น การหาสิ ่งมาแทนที่  
(Displacement) หมายถึง การที่นางผูกใจเจ็บและไม่สามารถทำสิ่งใด ต่อพระพุทธเจ้าได้ เช่นการส่งคนไปด่า
พระพุทธเจ้า การกระทำต่อบุคคลใกล้ชิดพระพุทธเจ้าดังกรณีการทำร้าย มุ่งร้าย  ใส่ร้าย จนกระทั่งถึงชีวิตต่อ
นางสาวมาวดี ผู้เป็นดังคู่ภรรยาร่วมสามี และเป็นสาวกที่ศรัทธาใกล้ชิดต่อพระพุทธเจ้า การกระทำดังกล่าวจึงเป็น
ประหนึ่งการทำแทน เช่น ภรรยาถูกสามีทอดทิ้งแสดงความโกรธและกระทำรุนแรงต่อผู้บุตรประหนึ่งตัวแทน  เป็น
ต้น  

ข. การวิเคราะห์ความโกรธของนางมาคันทิยาตามแนวพฤติกรรมนิยม (Behaviorism) นักคิดกลุ่มนี้
มองธรรมชาติมนุษย์ในลักษณะที่เป็นกลางคือไม่ดีไม่เลวการกระทำของมนุษย์เกิดจากอิทธิพลของสิ่งแวดล้อม
ภายนอก พฤติกรรมของมนุษย์เกิดจากการตอบสนองต่อสิ่งเร้า  (stimulus-response) การเรียนร้เกิดจากการ
เชื่อมโยงระหว่างสิ่งเร้าและการตอบสนอง การเรียนร้ของกลุ่มนี้ใช้การวัดสังเกตุและทดสอบพฤติกรรม ได้แก่
แนวคิดของทฤษฎีการเชื่อมโยงของธอร์นไดค์ (Thorndike, 1874-1949) ทฤษฏีการวางเงื่อนไข (Conditionign 
Theory) แบบอัตโนมัติของพาฟลอฟ (Pavlov, 1849–1936) และวัตสัน (Watson, 1878–1958) การวางเงื่อนไข
ของสกินเนอร ์(Skinner, 1904-1990) ทฤษฎีการเรียนรู้ของอัลส์ (Hull's Systematic Behavior Theory, (Hull, 
1884 – 1952) เป็นต้น เมื่อจำเพาะไปที่ทางมาคันทิยา นางเป็นพวกที่มีพฤติกรรมก้าวร้าวเชิงแฝง เป็นผู้ที่ย้ำคิดย้ำ
ทำและก่อใช้ความทรงจำนั้นไปสู่การขับเคลื่อนพฤติกรรม ความคิด แสดงออกเป็นความรุนแรง ก้าวร้าว เช่น การ
จ้างคนไปด่าพระพุทธเจ้า การใช้ความรุนแรงจนกระทั่งการให้สังหารนางสาวมาวดี ด้วยเพราะศรัทธาหรือเคารพ
คนที่ตัวเองเกลียด เป็นต้น  

ค.ความโกรธของนางมาคันทิยาตามแนวมนุษย์นิยม  ผู้นำสำคัญในกลุ่มมนุษย์นิยม ได้แก่ คาร์ล โรเจอร์ 
(Rogers, 1902-1987) จิตวิทยากลุ่มมนุษย์นิยมพัฒนาขึ้นประมาณปี ค.ศ. 1940 โดยเชื่อว่าเราสามารถเข้าใจถึง



วารสารปัญญาและคุณธรรม ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มีนาคม 2567)      27 
 

ธรรมชาติของมนุษย์ได้ดีขึ้นด้วยการศึกษาถึง การรับรู้ของบุคคลที่เกี่ยวกับตนเอง ความคิดส่วนตัวที่เขามีต่อบุคคล
อื่นและโลกที่เขาอาศัยอยู่ และยังมีความเชื่อว่า มนุษย์ เรามีคุณลักษณะที่สำคัญที่ทำให้เราแตกต่างไปจากสัตว์คือ
มนุษย์เรามีความมุ่งมั่นยากที่จะเป็นอิสระ เราสามารถกำหนดตัวเองได้และเรามีพลังจูงใจ (Motivational Force) 
ที่จะพัฒนาตนเองไปสู ่ระดับที ่สมบูรณ์ขึ ้น ที ่แสดงถึงความเป็นจริงแห่งตน ซึ ่งหมายถึงการพัฒนาความรู้
ความสามารถที่ตนเองมีอยู่ให้เต็มที่ (Self Actualization)  การที่นางมาคันทิยา เป็นมนุษย์ผู้หนึ่งที่ภาคภูมิใจใน
ความเป็นตัวเอง เผ่าตัวเอง หรือในเครือเถาว์ของตัวเอง ดังนั้นอาจพิจารณาได้ว่ามาคันทิยา ในฐานะที่เป็นมนุษย์
ย่อมมีความพึงใจรูปของนางเอง ดังที่ผู้เป็นพ่อและแม่ ได้สะท้อนทัศนะว่านางเหมาะที่จะกับชายผู้สูงศักดิ์ ความ
ภาคภูมิใจในความเป็นคนสวย คนชั้นสูง ซึ่งเป็นวิถีธรรมดาของมนุษย์ทั่วไป ที่มั่นใจภาคภูมิใจในความเป็นมนุษย์
ของตนเอง ย่อมเป็นหัวใจหรือพลังสำคัญในการขับเคลื่อนพฤติกรรมที่ปรากฏ จนกระท่ังกลายเป็นความรุนแรงต่อ
พระพุทธเจ้าและคนรองข้างและแม้กระทั่งชีวิตของตัวเอง  

จ. ความโกรธของนางมาคันทิยาตามแนวทฤษฎีบุคลิกภาพของอัลเฟรด แอดเลอร์ (Adler, 1870-
1937) เป็นจิตแพทย์ที ่ได้ค้นคว้าและพัฒนาบุคลิกภาพขึ ้นมาใหม่ เรียกว่า จิตวิทยาปัจเจกชน ( Individual 
Psychology) เชื่อในอิทธิพลของสังคม ชี้ให้เห็นว่า พฤติกรรมของบุคคลจะเป็นอย่างไรนั้นถูกกำหนดโดยสังคม
รอบตัว เช่น เศรษฐกิจ การเมือง ประเพณีวัฒนธรรม วิธีการเลี้ยงดูบุตร  ปมด้อยและแรงขับ เมื่อมาวิเคราะห์กรณี
นางมาคันทิยา หากเอาแนวคิดในเรื่องพฤติกรรมนิยมมาอธิบายจะเห็นภาพลักษณ์ประการหนึ่งของนางมาคันทยิา  
การที่สตรีถูกชายทอดทิ้ง หรือการที่ผู้เป็นพ่อเชิญฝ่ายชายมาเพื่อประสงค์ต่อการยกลูกสาวให้  แล้วถูกฝ่ายหนึ่ง
ปฏิเสธ ย่อมเป็นเรื่องที่น่าอับอาย เทียบกับกรณีสังคมไทยในเรื่องหญิงหม้ายขันหมาก หรือการที่ไปสู่ขอฝ่ายหนึ่ง
ฝ่ายใดแล้วถูกปฏิเสธ ย่อมเป็นเรื่องน่าอับอาย จึงกลายเป็นความผูกใจเจ็บและแสดงออกต่อความผูกใจเจ็บนั้นสู่
ความรุนแรง ที่มองว่าปมด้อยต้องได้รับการแก้ไข  แต่เป็นการแก้ไขด้วยความรุนแรง  

  ฉ. ความโกรธของนางมาคันทิยาตามแนวจิตวิทยากลุ่มเกสตัลท์ ทฤษฎีการเรียนรู้ของกลุ่ม
เกสตัลท์ (Gestalt 's Theory) เกิดจากนักจิตวิทยาชาวเยอรมันตั้งแต่ปี ค.ศ.  1912 โดยมีผู ้นำกลุ่มคือ เวอร์ไธ
เมอร์ (Wertheimer) โคห์เลอร์ (Kohler) คอฟฟ์กา (Koffka) และเลวิน (Lewin) ทั้งกลุ่มมีแนวความคิดว่า การ
เรียนรู้เกิดจากการจัดประสบการณ์ทั้งหลายที่อยู่กระจัดกระจายให้มารวมกันเสียก่อน แล้วจึงพิจารณาส่วนย่อย
ต่อไป เมื่อนำมาวิเคราะห์พฤติกรรมความโกรธของนางมาคันทิยาที่วิเคราะห์ตามแนวจิตวิทยาได้สะท้อนให้เห็นว่า
การผูกใจเจ็บ และนำความผูกใจเจ็บนั้นมาประมวลรวม ประหนึ่งย้ำ จำไม่ลืม และแสดงออกต่อพฤติกรรมความ
รุนแรง จึงเท่ากับเป็นการประมวลคิด ในแบบย้ำคิด ย้ำทำ จึงส่งผลเป็นการฆ่า การวางแผนสังหาร หรือการลงมือ
ฆ่าโดยไม่สงสัยต่อพฤติกรรมและการกระทำของตนเองแต่อย่างใด ?  
 
 
 

http://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%88%E0%B8%B4%E0%B8%95%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%97%E0%B8%A2%E0%B8%B2%E0%B8%81%E0%B8%A5%E0%B8%B8%E0%B9%88%E0%B8%A1%E0%B9%80%E0%B8%81%E0%B8%AA%E0%B8%95%E0%B8%B1%E0%B8%A5%E0%B8%97%E0%B9%8C&action=edit&redlink=1


28      Journal of Wisdom and Morality Vol.1 No.1 (January-March 2024) 
 

วิธีการจัดการไม่ให้โกรธตามแนวพุทธจิตวิทยา 
 ในพระพุทธศาสนามี “พุทธพจน์” ที่ว่าฆ่าความโกรธได้เสียดี ดังนั้นผลเสียของความโกรธ ทำให้เกิดความ
รุนแรง ทำให้เกิดความอาฆาต ดังนั ้นความไม่โกรธ จึงน่าจะเป็นวิธีการหรือแนวทางที ่ทำให้เกิดข้อมูลหรือ
ผลประโยชน์สำหรับผู้ไม่โกรธ ความโกรธของมาคันทิยาในเรื่อง ทำให้มีการจ้างคนไปด่าทอพระพุทธเจ้า มีการ
อาฆาตพยาบาทคนรอบข้าง และเก่ียวข้องกับพระพุทธเจ้า ดังกรณีนางสามาวดี  ดังที่ท่านพระจรัล  เนื้อหา (2546) 
ได้ทำการศึกษาไว้ในเรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์เรื่องความโกรธในพระพุทธศาสนาเถรวาท” ที่สะท้อนคิดเสนอ
ทัศนะไว้ว่า ความโกรธเป็นลักษณะอาการที่ขัดเคืองใจ ไม่ชอบใจ ไม่พอใจ หรือแม้แต่ความน้อยใจ  ก็เป็นอาการ
หนึ่งของความโกรธ และความโกรธนี้ สามารถเกิดข้ึนได้ทุกเวลา  ทุกสถานที่กับปุถุชนทุกคน ความโกรธย่อมมีโทษ
ทั้งต่อร่างกาย จิตใจ และสังคมโดยส่วนรวม  วิธีบรรเทาหรือจำกัดความโกรธตามหลักธรรมคำสั ่งสอนใน
พระพุทธศาสนา  ก็คือการเจริญเมตตา  และการคิดในเชิงบวก ซึ่งมีหลายวิธี ดังปรากฏในงานของนักวิชาการ และ
นักวิจัย เช่น ในงานของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 10 ขั้นตอนระงับความโกรธ ในงานเรื่อง การจัดการ
ความโกรธในชีวิตประจำวันตามแนวพุทธธรรม (สุภา ศรีสวัสดิ์, พระมหาบุญศรี ญาณวุฑฺโฒ, สุเชาว์ พลอยชุม, 
2559) ในงานศึกษาเรื่อง การบริหารจัดการความโกรธ (ดวงใจ ปินตามูน, 2557) รวมทั้งเรื่อง การบริหารจัดการ
ความโกรธตามแนวพุทธธรรม (สุภา ศรีสวัสดิ์ และคณะ, 2560) หรือในงานวิจัยทดลองเรื่อง “การศึกษาการใข้
โปรแกรมการจัดการความโกรธต่อการแสดงความโกรธ ในผู้ป่วยจิตเภท สถาบันจิตเวชศาสตร์สมเด็จเจ้าพระยา” 
(พรรษมนต์ ศิริวิภาอนันต์, 2552) ในงานวิจัยเรื่อง ผลของการให้คำปรึกษาแบบกลุ่มแนวพิจารณาเหตุผล อารมณ์ 
และพฤติกรรม ต่อความโกรธของนักเรียนวัยรุ่น (ทัศไนย  วงศ์สุวรรณ,  2542) หรือในบทความเรื่อง Anger 
reduction in eary sdolescents (Deffenbacher,  Lynch, Oetting, and Komper, 1999) ให้ข ้อมูลไว ้โดย
ประมวลสรุปได้ คือ คิดถึงผลเสียของความเป็นคนมักโกรธ  โทษของความโกรธ มองคนที่เราโกรธในแง่ดีแล้วเราก็
จะไม่โกรธเขา ให้เราพิจารณาว่า ความโกรธคือการสร้างทุกข์ให้กับตนเอง  เป็นการลงโทษตนเองให้สมใจศัตรู 
เหล่านี้ เป็นต้น แล้วให้ลดละเลิกความโกรธ  ดังที่พระพุทธองค์ทรงสั่งสอนว่า บุคคลฆ่าความโกรธได้จึงอยู่เปน็สุข 
ฆ่าความโกรธได้จึงไม่เศร้าโศก เทวดา พระอริยะทั้งหลายสรรเสริญการฆ่าความโกรธ ซึ่งมีรากเป็นพิษ มียอดหวาน 
เพราะบุคคลฆ่าความโกรธนั้นได้แล้ว จึงไม่เศร้าโศก (สํ.ส. (ไทย) 1671-72/79) หรือพุทธพจน์ที่ว่า บุคคลพึงชนะ
คนโกรธด้วยความไม่โกรธ พึงชนะคนไม่ดีด้วยความดี พึงชนะคนตระหนี่ด้วยการให้ พึงชนะคนพูดเหลาะแหละด้วย
คำสัตย์  (ขุ.ธ. (ไทย) 25/222-223/102) เป็นต้น 



วารสารปัญญาและคุณธรรม ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มีนาคม 2567)      29 
 

 
ภาพที่ 3: พระพุทธศาสนาตีความเร่ืองความโกรธว่าเป็นไฟ และเป็นไฟที่เป็นโทษ  

วิธีการคือลดไฟ ดับไฟ และไม่ให้เกิดไฟ  
(ที่มาภาพออนไลน์, https://www.trueplookpanya.com/knowledge/content/52278/-per-relbud-rel-dhart- สืบค้น 10 มกราคม 2564) 

 

สรุป 
 การศึกษาความโกรธของมาคันทิยาตามแนวคิดทางจิตวิทยา สะท้อนให้เห็นพฤติกรรม การกระทำ และ
การผูกโกรธ ทำให้เกิดโทษของความโกรธ ผู้โกรธ เร่าร้อน ทุรุนทุราย  คิดวางแผนทำร้าย ทำรายคนอื่น “เหมือน
คำพระท่ีว่าโกรธอาฆาตเขาเท่ากับจุดไฟเผาตัวเอง” ผลคือความรุนแรงที่เกิดขึ้นอย่างต่อเนื่องและเป็นเช่นนั้นเอง 
ดังนั้นแนวคิดทางพระพุทธศาสนามีหลักการในเรื่องของการโกรธ โดยการไม่โกรธ การลดความรุนแรงผานการให้
อภัย การมีเมตตา ที่พัฒนาไปเป็นมิตร ไมตรี  มิตรภาพ ล้วนมีฐานคิดในเรื่องความไม่โกรธ หรือการไม่ใช้ความ
รุนแรงเป็นเครื่องมือหรือเป็นหมุดหมายสำคัญสำหรับการดำเนินชีวิต ที่จะให้ก่อประโยชน์ หรือกลไกร่วมสำหรับ
การจัดการความโกรธด้วย 
 

เอกสารอ้างอิง 
Deffenbacher, J. L., Lynch, R. S., Oetting, E. R., & Komper, C.C. (1999). Anger reduction in eary 

sdolescents.  Journal of Counseling Psychology, 43, 149-157.  
Corey, G. (2001). Theory and Practice of Counseling and Psychotherapy. Singapore:  
 Thomson leaning. 

กษิรา เทียนส่องใจ. (2550). การศึกษาวิเคราะห์อภัยทาน เพ่ือการจัดการความขัดแย่งในสังคมไทย 
ปัจจุบัน. (ปริญญานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต). บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

กิ่งกานต์ แก้วฟ่ัน. (2550). ความรุนแรงในครอบครัว : กรณีศึกษาแรงงาน สตรีโรงงานในอำเภอสารภี  
 เชียงใหม่ ต่อการใช้ความรุนแรงของคู่สมรส. (สารนิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต, (ภาษาอังกฤษ)).  

บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

https://www.trueplookpanya.com/knowledge/content/52278/-per-relbud-rel-dhart-


30      Journal of Wisdom and Morality Vol.1 No.1 (January-March 2024) 
 

ดวงใจ ปินตามูน. (2557). การบริหารจัดการความโกรธ. วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์, 3(2), 65-78. 
ทัศไนย  วงศ์สุวรรณ. (2542).  ผลของการให้คำปรึกษาแบบกลุ่มแนวพิจารณาเหตุผล อารมณ์ และ 

พฤติกรรม ต่อความโกรธของนักเรียนวัยรุ่น. (วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต).  
บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  

พรรษมนต์ ศิริวิภาอนันต์. (2552). การศึกษาการใข้โปรแกรมการจัดการความโกรธต่อการแสดงความ 
โกรธ ใน ผู้ป่วยจิตเภท สถาบันจิตเวชศาสตร์สมเด็จเจ้าพระยา. (วิทยานิพนธ์พยาบาลศาสตร์ 

 มหาบัณฑิต). บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พระครูพิพิธปริยัติกิจ. (2562). พุทธจิตวิทยา เพื่อสุขภาวะ ความโกรธและการจัดการความโกรธ.  

นนทบุรี: Chen Pringting. 
พระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546).พจนานุกรมพุทธศาสตร์ : ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพมหานคร:  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2537). ทำอย่างไรจะหายโกรธ. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม.  
พระจรัล  เนื้อหา. (2546). การศึกษาวิเคราะห์เรื่องความโกรธในพระพุทธศาสนาเถรวาท. (วิทยานิพนธ์ 

ศิลปะศาสตร์มหาบัณฑิต). บัณฑิตศึกษา: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฏกภาษาไทย (ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 45  

เล่ม). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วนิดา ฉายาสูตร. (2551). การศึกษาวิเคราะห์บทบาทของพระนางสามาวดีที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธ 

ศาสนาเถรวาท. (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต). บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง 
กรณราชวิทยาลัย. 

ศิริกาญจน์ ทัศนีย์ไตรเทพ. (2551). การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องฆาตกรกับการบรรลุเป็นพระอรหันต์ :  
 ศึกษาเฉพาะกรณีพระองคุลิมาลเถระ. (พุทธศาสตรมหาบัณฑิต (พระพุทธศาสนา)). บัณฑิตวิทยาลัย: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สุภา ศรีสวัสดิ์, พระมหาบุญศรี ญาณวุฑฺโฒ และ สุเชาว์ พลอยชุม. (2559). การจัดการความโกรธในชีวิตประจำ 

วันตามแนวพุทธธรรม. วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์, 35(2), 205-222. 
สุภา ศรีสวัสดิ์ และคณะ. (2560). การบริหารจัดการความโกรธตามแนวพุทธธรรม. วารสารบัณฑิตศึกษา

ปริทรรศน์, 13(1), 111-122. 
 


