
Research Articles  
Received: 2025-05-11 Revised: 2025-05-29 Accepted: 2025-06-10 
 

 

วิถีการดำรงชีวิตและบทบาทของผู้บรรลุธรรมฝ่ายคฤหัสถ์ 
ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

The Way of Life and the Role of Those Who Have Attainment of the 
Dhamma in Theravada Buddhism 

 
1. พระคำน้อย จนฺทสาโร (จันทร์จาง)*, 2. พระครูสิริสุตานุยุต, 3. ไพรินทร์ ณ วันนา  

1. Phra Kumnoi Candasaro (Janjang), 2. Phrakhru Sirisutanuyut, 3. Phairin Na Wanna 
 

สังกัด: 1., 2., 3. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, วิทยาลัยสงฆล์ำพูน 
Affiliation: 1., 2., 3. Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Lamphun Buddhist College 

* Author Email: kumnoimcu@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาการบรรลุธรรมของคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 2) 
ศึกษาวิถีการดำรงชีวิตและบทบาทของผู้บรรลุธรรมฝ่ายคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท และ 3) วิเคราะห์
วิถีการดำรงชีวิตและบทบาทของผู้บรรลุธรรมฝ่ายคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ 
โดยใช้วิธีการวิจัยเอกสาร  

ผลการวิจัยพบว่า  
1. การบรรลุธรรมของคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาทคือกระบวนการฝึกตนด้วยศีล สมาธิ และปัญญา 

จนสามารถละกิเลสและความยึดมั่นในตัวตนได้ตามลำดับ โดยเริ่มจากการฟังและปฏิบัติตามหลักอนุปุพพิกถาและ
อริยสัจ 4 จนบรรลุธรรมในระดับต่าง ๆ ตั้งแต่โสดาบันถึงระดับอรหันต์ ซึ่งแต่ละระดับสัมพันธ์กับการละสังโยชน์ที่
ผูกมัดจิตใจ ถึงจะเป็นคฤหัสถ์ก็สามารถเข้าถึงความหลุดพ้นได้เช่นเดียวกับบรรพชิต หากปฏิบัติอย่างถูกต้องและ
สม่ำเสมอ 

2. ผู้บรรลุธรรมฝ่ายคฤหัสถ์ดำรงชีวิตตามหลักธรรม เช่น การรักษาศีล 5 การเจริญภาวนา การให้ทาน 
และปฏิบัติตามวิธีบุญกิริยาวัตถุ 3 โดยมีบทบาทสำคัญในการเผยแผ่ธรรมะ และการเป็นแบบอย่างที่ดีในสังคม 
ตัวอย่างเด่น ได้แก่ อนาถบิณฑิกเศรษฐีและนางวิสาขามหาอุบาสิกา  

3. การดำรงชีวิตก่อนและหลังการบรรลุธรรมของคฤหัสถ์มีการเปลี่ยนแปลงในเชิงลึก โดยก่อนการ
บรรลุธรรมจะถือวิธีปฏิบัติตามหลักบริษัท 4 เน้นการสั่งสมบุญและความศรัทธา ส่วนหลังการบรรลุธรรม ผู้
บรรลุธรรมดำเนินชีวิตด้วยความสงบ สุขุม และส่งเสริมผู้อ่ืนให้เข้าถึงธรรมะมากขึ้น ดังนั้น การบรรลุธรรมของ
คฤหัสถ์ไม่เพียงส่งผลต่อการพัฒนาตนเอง แต่ยังสร้างคุณูปการต่อครอบครัว สังคม และพระพุทธศาสนา โดย
ยืนยันถึงความเป็นไปได้ของการหลุดพ้นจากทุกข์และการเข้าถึงพระนิพพานสำหรับทุกคนที่ปฏิบัติตาม
หลักธรรมคำสอนอย่างเคร่งครัด 

 
คำสำคัญ: 1. วิถีการดำรงชีวิต; 2. บทบาทของผู้บรรลุธรรมฝ่ายคฤหัสถ์; 3.พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 
 



135 Journal of Lanna Research Review Vol.6 No.2 (July - December 2025) 

 

ABSTRACT 
This Research aims to 1) Study the attainment of the Dhamma by laypeople in 

Theravāda Buddhism, 2) Examine the way of life and the role of laypeople who have attained 
the Dhamma in Theravāda Buddhism, and 3) Analyze the way of life and the role of laypeople 
who have attained the Dhamma in Theravāda Buddhism. This research is qualitative, using 
documentary research methods. 

The findings revealed that  
1. The attainment of Dhamma by laypeople in Theravāda Buddhism is a process of 

self-training through morality (Sīla), concentration (Samādhi), and wisdom (Paññā), until one 
can gradually abandon defilements and attachment to self. This begins with listening to and 
practicing the principles of the graduated discourse (Anupubbīkathā) and the Four Noble 
Truths (Ariya-Sacca). Through this, one can attain various levels of enlightenment, from 
Stream-enterer (Sotāpanna) to Arahant. Each level is associated with the abandonment of 
fetters that bind the mind. Even as a layperson, one can attain liberation just like a monastic, 
if one practices correctly and consistently. 

2. Laypeople who have attained the Dhamma live according to moral principles such 
as observing the five precepts, practicing meditation, giving alms, and following the three 
grounds of meritorious action. They play an important role in spreading the Dhamma and 
being good role models in society. Notable examples include the wealthy merchant 
Anāthapiṇḍika and the great laywoman Visākhā.  

3. The way of life before and after Dhamma attainment changes profoundly. Before 
attainment, laypeople follow the fourfold assembly, focusing on accumulating merit and 
faith. After attainment, they live peacefully, calmly, and help others approach the Dhamma. 
Thus, the attainment of Dhamma by laypeople not only contributes to personal 
development but also benefits family, society, and Buddhism, affirming the possibility of 
liberation from suffering and the attainment of Nibbāna for anyone who strictly follows the 
Dhamma teachings. 

 
Keywords: 1. way of life; 2. role of laypeople who have attained the Dhamma;  

3. Theravāda Buddhism 
 

บทนำ 
พระพุทธศาสนามีเป้าหมายสูงสุดคือการบรรลุธรรมถึงพระนิพพาน เป็นสภาวะที่รู้แจ้งแทงตลอดใน

อริยสัจ 4 ทำให้เข้าใจเรื่องของชีวิตอันตกอยู่ในกฎแห่งไตรลักษณ์ ซึ่งได้แก่ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ผู้ที่ได้บรรลุ
ธรรม ท่านเรียกว่า พระอริยบุคคล การที่จะได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยบุคคลนั้น ต้องอาศัยหลักธรรมหลาย
ประการประกอบกัน ตามหลักพุทธศาสนาเถรวาทมีการปฏิบัติเพื่อดำเนินไปสู่การบรรลุธรรม กำหนดเป็น
แนวทางใหญ่ ๆ ไว้ 2 ทางนั้น คือ ผู้ปฏิบัติเพื่อให้เกิดความสงบของจิตหรือเพื่อความสงบของกิเลสเป็นความ
หลุดพ้นได้อย่างชั่วคราวเรียกว่า สมถกัมมัฏฐาน ผู้ปฏิบัติเพื่อให้เกิดความสิ้นไปแห่งอาสวกิเลส โดยเห็นตาม



วารสารล้านนาวิจัยปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568)  136 

 

ความเป็นจริงในขันธ์ 5 พิจารณาขันธ์ 5 จนเห็นไตรลักษณ์ คลายอุปาทาน ปล่อยวางความยึดมั่นในขันธ์ 5 ถึง
ความสิ้นไปแห่งอาสวกิเลสได้อย่างสิ้นเชิงเรียกว่า วิปัสสนากัมมัฏฐาน ใน 2 แนวทางนี้มีจุดมุ่งหมายต่างกันแต่
อาจจะเป็นเครื่องสนับสนุนกันได้ อริยบุคคลหรือการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนานั้นมีลำดับชั้นหรือประเภท
ที่แบ่งออกเป็น 4 ประเภท คือ (พระมหาสมเจต สมจารี, 2559) พระโสดาบัน หมายถึง ผู้เข้าถึงกระแสธรรม ผู้
แรกถึงกระแสธรรม (คืออริยมรรค) ผู้ได้บรรลุโสดาปัตติผลแล้วด้วยการละสังโยชน์ เบื้องต่ำ 3 ประการได้ คือ 
สักกายทิฐิ วิจิกิจฉา และสีลัพพตปรามาส 2) พระสกิทาคามี แปลว่า ผู้กลับมาเพียงครั้งเดียว ที่เรียกว่า “ผู้
กลับมาเพียงครั้งเดียว” หมายถึง พระสกิทาคามีจะเกิดในกามาวจรภพอีกเพียงครั้งเดียวเท่านั้นก็จะถึงพระ
นิพพาน ผู้ได้บรรลุสกทาคามิผล คือ ผู้ที่ละสังโยชน์เบื้องต่ำ 3 ประการแรกได้เช่นเดียวกับพระโสดาบัน อีกทั้ง
ทำสังโยชน์เบื้องต่ำอีกสองประการที่เหลือให้เบาบางลงด้วย คือ กามราคะและปฏิฆะ 3) พระอนาคามี แปลว่า 
ผู้ไม่มาเกิดอีก หมายความว่า จะไม่กลับมาเกิดในกามาวจรภพอีก แต่จะเกิดในพรหมโลกอีกเพียงครั้งเดียว แล้ว
จะนิพพานจากพรหมโลกนั้นเลย เป็นผู้ละสังโยชน์เบื้องต่ำ (โอรัมภาคิยสังโยชน์) ทั้ง 5 ประการได้แล้ว ยังเหลือ
สังโยชน์เบื้องสูง (อุทธัมภาคิยสังโยชน์) อีก 5 ประการ คือ รูปราคะ อรูปราคะ มานะ อุทธัจจะ และอวิชชา 4) 
พระอรหันต์ คือ ผู้สำเร็จธรรมวิเศษสูงสุดในพระพุทธศาสนา พระอริยบุคคลชั้นสูงสุด สามารถละสังโยชน์ได้ครบ 
10 ประการ 

แม้ว่าพระพุทธศาสนาจะสนับสนุนการออกบวชเป็นพระภิกษุเป็นอุดมเพศ มีเป้าหมายมุ่งตรงเพื่อการ
กระทำให้ถึงที ่สุดแห่งกองทุกข์ ดังปรากฏในพระดำรัสประทานเอหิภิกขุอุปสัมปทาว่า “เธอจงประพฤติ
พรหมจรรย์เพื่อทำที่สุดทุกข์โดยชอบเถิด” (พระไตรปิฎกภาษาไทย, 2539, เล่ม 4 ข้อ 18) และจากการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาของพระองค์ทำให้มีผู้ออกบวชตามและบรรลุธรรมในระดับต่างๆ จนถึงพระอรหันต์เป็นจำนวน
มาก ต่อมาได้มีการอุปสมบทให้แก่สตรี เรียกว่า ภิกษุณี ด้วยทรงมีพระเมตตาในเหตุผลว่า “มาตุคามออกจาก
เรือนบวชเป็นบรรพชิตในธรรมวินัยที ่ตถาคตประกาศไว้ สามารถทำให้แจ้งโสดาปัตติผล สกิทาคามิผล 
อนาคามิผล หรืออรหันตผล” (พระไตรปิฎกภาษาไทย, 2539, เล่ม 7 ข้อ 402) ได้ ต่อมาทั้งพระภิกษุและ
ภิกษุณีต่างเป็นกำลังหลักในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา เป็นเหตุให้พระพุทธศาสนามีความมั ่นคงและ
เจริญรุ่งเรือง 

แต่จากคัมภีร์พระไตรปิฎกเถรวาทพบว่า การบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนานั้นไม่ได้มีเฉพาะแต่
พระภิกษุและภิกษุณีเท่านั้น ยังมีอุบาสกอุบาสิกาที่เป็นคฤหัสถ์และครองเพศฆราวาสแต่ได้บรรลุธรรมใน
พระพุทธศาสนา ซึ่งมีตั้งแต่ระดับโสดาบันจนถึงพระอรหันต์ เช่น กรณีของสันตติมหาอำมาตย์ ซึ่งเป็นอำมาตย์
ในกรุงสาวัตถี แคว้นโกศล ได้บรรลุธรรมชั้นอรหันต์ขณะที่เป็นฆราวาส (พระไตรปิฎกภาษาไทย, 2539, เล่ม 
1 ข้อ 2) กรณีของพระเจ้าสุทโธทนะได้สดับรับฟังพระธรรมเทศนา ทรงเกิดความเลื ่อมใสศรัทธาใน
พระพุทธศาสนาได้บรรลุอรหันต์ในพรรษาที่ 5 ของพระพุทธเจ้า (พระไตรปิฎกภาษาไทย, 2539, เล่ม 9 ข้อ 1) 
และในครั้งพุทธกาลยังพบว่ามีคฤหัสถ์จำนวนมากบรรลุธรรม ดังเช่น พระเจ้ามหานามศากยะ พระเจ้าพิมพิสาร 
หมอชีวกโกมารภัจ อนาถบิณฑิกเศรษฐี นางวิสาขามหาอุบาสิกา จิตตคหบดี และหัตถกอุบาสก 

จากเหตุผลดังกล่าว บทความวิจัยนี้จึงนำเสนอผลการศึกษาถึงการบรรลุธรรม วิถีการดำเนินชีวิตและ
บทบาทของคฤหัสถ์ที่บรรลุธรรมว่าอยู่กับสังคมเช่นไร และวิเคราะห์บทบาทผู้บรรลุธรรมฝ่ายคฤหัสถ์ใน
พระพุทธศาสนา เพ่ือให้เป็นประโยชน์แก่การศึกษาและสัมมาปฏิบัติสืบไป  
 
วัตถุประสงค์ 

1. เพ่ือศึกษาการบรรลุธรรมของคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
2. เพ่ือศึกษาวิถีการดำรงชีวิตและบทบาทของผู้บรรลุธรรมฝ่ายคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 



137 Journal of Lanna Research Review Vol.6 No.2 (July - December 2025) 

 

3. เพ่ือวิเคราะห์วิถีการดำรงชีวิตและบทบาทของผู้บรรลุธรรมฝ่ายคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 
ระเบียบวิธีวิจัย 

งานวิจัยนี้เป็นการวิจัยเอกสาร (Documentary Research) โดยทำการรวบรวมข้อมูลชั้นปฐมภูมิ 
(Primary Sources) จากพระไตรปิฎก อรรถกถา ปกรณ์วิเสส และรวบรวมข้อมูลชั้นทุติยภูมิ ( Secondary 
Sources) จากหนังส ือ ตำรา เอกสารทางว ิชาการ และงานว ิจ ัยที ่ เก ี ่ยวข ้องท ั ้งในภาษาไทยและ
ภาษาต่างประเทศ โดยมีขอบเขตการทำวิจัยดังต่อไปนี้ 

1. ขอบเขตด้านข้อมูล  
ศึกษาค้นคว้าข้อมูลจากเอกสารชั้นต้น (Primary Sources) คือ พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ.2539 และ ตลอดจนงานเขียนของนักวิชาการทางพระพุทธศาสนา ข้อมูลจาก
ฐานข้อมูลสำเร็จรูป (CD-ROM) เครือข่ายสารสนเทศ (Internet) สารานุกรม (Encyclopedia) คัมภีร์และ
ตำราทางพระพุทธศาสนาที่กล่าวถึงการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาทั้งฝ่ายเถรวาทและมหายาน  ในที่นี้
หมายถึง อนาถบิณฑิกเศรษฐี และนางวิสาขาอุบาสิกา 

2. ขอบเขตด้านเนื้อหา 
2.1 การบรรลุธรรมของคฤหัสถ์ มีเนื้อหาเกี่ยวกับสถานะของคฤหัสถ์ที่บรรลุธรรม กระบวนการ

บรรลุธรรม และแนวทางการบรรลุธรรมของคฤหัสถ์ที่ปรากฏในพระไตรปิฎก ในที่นี้หมายถึง อนาถบิณฑิก
เศรษฐี และนางวิสาขาอุบาสิกา 

2.2 วิถีการดำรงชีวิตของผู้บรรลุธรรมฝ่ายคฤหัสถ์ และบทบาทต่อพระพุทธศาสนา  
2.3 วิเคราะห์วิถีการดำรงชีวิตและบทบาทก่อนและหลังการบรรลุธรรมของผู้บรรลุธรรมฝ่าย

คฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 
ผลการวิจัย 

จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “วิถีการดำรงชีวิตและบทบาทของผู้บรรลุธรรมฝ่ายคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนา
เถรวาท” ผลการวิจัยสรุปได้ดังนี้ 

1. การบรรลุธรรมของคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
ผลวิจัยพบว่า การบรรลุธรรมของคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาทหมายถึงกระบวนการฝึกตนจน

สามารถละกิเลสและความยึดมั่นในตัวตนได้ตามลำดับขั้น โดยเริ่มจากการฟังธรรมและประพฤติธรรมตามหลัก
อนุปุพพิกถาและอริยสัจ 4 จนเข้าใจธรรมะอย่างถ่องแท้ บรรลุคุณธรรมในระดับต่าง ๆ ตั ้งแต่โสดาบัน 
สกทาคามี อนาคามี จนถึงอรหันต์ ซึ่งเป็นจุดสูงสุดของการหลุดพ้นจากวัฏสงสาร แต่ละระดับของการบรรลุ
ธรรมสัมพันธ์กับการละสังโยชน์ที่ผูกมัดจิตใจไม่ให้พ้นทุกข์ เช่น การละสักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา และสีลัพพตปรา
มาสในระดับโสดาบัน การทำราคะและโทสะให้เบาบางในระดับสกทาคามี การละกิเลสเบื้องต่ำทั้งหมดในระดับ
อนาคามี และการละสังโยชน์ทั้งสิบประการในระดับอรหันต์ แม้คฤหัสถ์จะไม่ได้สละเพศฆราวาส แต่หากปฏิบัติ
ตามหลักธรรมอย่างถูกต้อง ก็สามารถบรรลุธรรมในระดับต่าง ๆ ได้เช่นเดียวกับบรรพชิต โดยการพัฒนาศีล 
สมาธิ และปัญญาอย่างต่อเนื่องจนถึงความพ้นทุกข์อย่างแท้จริง 

2. วิถีการดำรงชีวิตและบทบาทของผู้บรรลุธรรมฝ่ายคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
ผลการวิจัยพบว่า คฤหัสถ์ในพุทธศาสนาทั้งสมัยพุทธกาลและปัจจุบัน มีหน้าที่ปฏิบัติตามหลักธรรม

เพื่อพัฒนาตนเองทั้งกาย วาจา และใจ โดยยึดหลักไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และปัญญา เพื่อให้เกิดความสงบ
สุขภายในและนำไปสู่การหลุดพ้นจากกิเลส การรักษาศีลช่วยให้กายวาจาเรียบร้อย สมาธิทำให้จิตใจมั่ นคง 



วารสารล้านนาวิจัยปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568)  138 

 

และปัญญานำไปสู่ความเข้าใจธรรมะอย่างลึกซึ้ง นอกจากนี้ หลักอิทธิบาท 4 และ โพชฌงค์ 7 ยังเป็นแนวทาง
ส่งเสริมกำลังใจและสติปัญญาในการดำเนินชีวิต โดยการใช้ชีวิตตาม มัชฌิมาปฏิปทา และ อริยมรรคมีองค์ 8 
จะนำไปสู่การดับทุกข์และบรรลุนิพพาน การดำรงชีวิตตามแนวทางนี้ ทำให้คฤหัสถ์สามารถเข้าถึงความสุข
แท้จริง และมีส่วนร่วมในการธำรงพระพุทธศาสนาให้มั่นคงยั่งยืน 

การดำรงชีวิตของอุบาสกอุบาสิกาผู้บรรลุธรรมในพระพุทธศาสนานั ้น เป็นการดำเนินชีวิตตาม
หลักธรรมและการรักษาศีล 5 อย่างเคร่งครัด เพื่อพัฒนากาย วาจา และใจให้สงบบริสุทธิ์ ตัวอย่างที่สำคัญคือ 
อนาถบิณฑิกเศรษฐี และนางวิสาขา ซึ่งเป็นต้นแบบของการปฏิบัติธรรมในชีวิตฆราวาส โดยอนาถบิณฑิก
เศรษฐี มีศรัทธาแรงกล้าในพระพุทธศาสนา เป็นเอตทัคคะด้านการถวายทาน ท่านเป็นผู้อุปถัมภ์วัดเชตวันมหา
วิหารและพระภิกษุสงฆ์อย่างต่อเนื่อง มีจิตเมตตาเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ และดำรงชีวิตอย่างเรี ยบง่ายตามหลักธรรม
จนถึงวาระสุดท้าย ส่วนนางวิสาขา หรือมหาอุบาสิกา เกิดในตระกูลเศรษฐี ได้ฟังธรรมและบรรลุโสดาบันตั้งแต่
วัยเยาว์ แม้จะเป็นแม่บ้านและภรรยา แต่ยังคงอุปถัมภ์พระพุทธศาสนา สร้างวิหารและเป็นแบบอย่างของสตรี
ผู้มีคุณธรรม ทั้งสองท่านสะท้อนให้เห็นว่า การดำรงชีวิตตามหลักพุทธธรรมอย่างมั่นคง แม้ในเพศฆราวาส ก็
สามารถบรรลุธรรมและเป็นแรงบันดาลใจแก่พุทธศาสนิกชนรุ่นหลังได้ 

วิถีชีวิตของคฤหัสถ์ผู้บรรลุธรรมในสมัยพุทธกาล มีเป้าหมายในการดำเนินชีวิตที่เน้นการปฏิบัติตาม
หลักธรรมและศีล 5 เพ่ือพัฒนากาย วาจา และจิตใจให้บริสุทธิ์ สร้างความสงบสุขและหลุดพ้นจากกิเลส โดยมี
ศรัทธาในพระรัตนตรัย เชื่อในกรรม ไม่งมงายสิ่งเหนือธรรมชาติ และดำเนินชีวิตด้วยสัมมาอาชีวะ หลีกเลี่ยง
อาชีพที่ผิดธรรม การดำเนินชีวิตยังเน้นการให้ทาน รักษาศีล และฝึกจิตด้วยอนุสสติ 10 เพื่อความสงบและตั้ง
มั่นในธรรม โดยแสวงหาประโยชน์ทั้ง 3 ระดับคือ ประโยชน์ในปัจจุบัน (ทิฏฐธัมมิกัตถะ), ในอนาคต (สัมปรายิ
กัตถะ), และสูงสุดคือ นิพพาน (ปรมัตถะ) ตัวอย่างของคฤหัสถ์ผู้เป็นแบบอย่าง ได้แก่ อนาถบิณฑิกเศรษฐี 
ผู้สร้างวัดเชตวันและถวายปัจจัย 4 อย่างสม่ำเสมอ และ นางวิสาขา ผู้ได้รับการยกย่องว่าเป็นมหาอุบาสิกา 
ด้วยความศรัทธาแรงกล้าและการอุทิศตนเพ่ือพระศาสนา 

บทบาทของคฤหัสถ์ผู ้บรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น กล่าวได้ว่า มีบทบาทสำคัญทั้งใน
ครอบครัว สังคม และการส่งเสริมพระศาสนา โดยยึดหลักธรรมและศีลเป็นแนวทางดำเนินชีวิต ดังนี้  

1) ด้านครอบครัว มุ่งเป็นแบบอย่างที่ดี มีเมตตาและเสียสละ เพื่อประโยชน์แก่ผู้อื่น ไม่เน้นการบรรลุ
อรหัตผลในเพศคฤหัสถ์ เนื่องจากตามคัมภีร์ ผู้บรรลุอรหันต์ต้องบวชหรือปรินิพพานทันที 

2) ด้านสังคม ส่งเสริมการอยู่ร่วมกันอย่างเกื้อกูล ยึดหลักไหว้ทิศ 6 เลือกคบมิตรแท้ และประพฤติตน
ตามสถานภาพในสังคม เป็นผู้นำด้านศีลธรรมและแบบอย่างที่ดีในการให้ทานและช่วยเหลือผู้อื่น 

3) ด้านพระศาสนา สนับสนุนและอุปถัมภ์พระสงฆ์ เช่น จัดหาปัจจัย 4 และส่งเสริมการเผยแผ่ธรรม 
ตัวอย่างสำคัญ ได้แก่ อนาถบิณฑิกเศรษฐีและนางวิสาขา ผู้มีบทบาทชัดเจนในการสร้างวัด และถวายปัจจัยแก่
พระสงฆ์อย่างต่อเนื่อง 

ดังนั้น คฤหัสถ์เหล่านี้มีบทบาทสำคัญในการรักษาและเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้มั่นคงและยั่งยืน 
3. การวิเคราะห์วิถีการดำรงชีวิตและบทบาทของผู้บรรลุธรรมฝ่ายคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

3.1 วิเคราะห์วิถีการดำรงชีวิตก่อนและหลังการบรรลุธรรมของผู้บรรลุธรรมฝ่ายคฤหัสถ์ใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท 

1) วิถีการดำรงชีวิต ก่อนบรรลุธรรม อนาถบิณฑิกเศรษฐี (สุทัตตะ) มีจิตเมตตาและบำเพ็ญ
ทานอย่างต่อเนื่องตั้งแต่เยาว์วัย สืบเนื่องจากปณิธานในอดีตชาติที่ต้องการเป็นผู้เลิศด้านการให้ทาน หลังได้รับ
ตำแหน่งเศรษฐี ได้ตั้งโรงทานแจกอาหารแก่ผู้ยากไร้ทุกวัน จนได้รับสมญาว่า “อนาถบิณฑิกะ” แปลว่า ผู้มีก้อน
ข้าวเพื่อคนอนาถา หลังบรรลุธรรม (โสดาบัน): ยิ่งมีศรัทธาแรงกล้าในพระพุทธศาสนา ท่านถวายภัตตาหาร



139 Journal of Lanna Research Review Vol.6 No.2 (July - December 2025) 

 

พระสงฆ์วันละ 2,000 รูป สนับสนุนการเผยแผ่ธรรม ตรวจสอบความต้องการของพระสงฆ์ และถวายทานด้วย
ความรอบคอบ พระพุทธเจ้าจึงยกย่องท่านเป็นอุบาสกผู้เลิศในการถวายทาน ภาพรวม ชีวิตของท่านก่อนและ
หลังบรรลุธรรมสะท้อนถึงความสม่ำเสมอในการทำความดี ความเมตตา และความศรัทธาในพระศาสนา ช่วยเน้นย้ำ
ว่า “การทำความดีอย่างต่อเนื่อง” ย่อมนำมาซึ่งผลบุญอันยิ่งใหญ่ ทั้งในชาตินี้และภพหน้า 

ก่อนบรรลุธรรม นางวิสาขาสั่งสมบุญมาหลายชาติ โดยเฉพาะการให้ทาน จึงได้เกิดในตระกูล
เศรษฐี มีฐานะดีและจิตใจพร้อมรับธรรมะ บรรลุธรรมเป็นพระโสดาบันตั้งแต่อายุ 7 ขวบ แสดงถึงอุปนิสัยและ
ปัญญาที่สั่งสมมา หลังบรรลุธรรม ยังคงปฏิบัติตนด้วยเมตตาและปัญญา เป็นภรรยา มารดา และอุบาสิกาผู้มี
บทบาทสำคัญในการอุปถัมภ์พระพุทธศาสนา เช่น การสร้างวัดบุพพาราม ดูแลครอบครัวและบริหารทรัพย์
อย่างมีคุณธรรม แม้ในวัยชรา ยังเป็นต้นแบบของผู้มีศรัทธา และปลูกฝังธรรมะแก่ลูกหลาน ภาพรวม ชีวิตของ
นางวิสาขาทั้งก่อนและหลังการบรรลุธรรมเน้นให้เห็นผลของการสั่ งสมบุญและการนำหลักธรรมมาใช้ในชีวิต
จริงอย่างสมดุล นำไปสู่ความสำเร็จทั้งทางโลกและทางธรรม และการไปเกิดในสวรรค์ชั้นนิมมานรดีหลังสิ้นชีวิต 

2) อาชีพ ก่อนบรรลุธรรม อนาถบิณฑิกเศรษฐีเป็นพ่อค้าที่ประสบความสำเร็จในการค้าขาย 
ด้วยการทำธุรกิจอย่างมีคุณธรรม และแสวงหาโอกาสทางโลกควบคู่กับการแสวงหาทางธรรม หลังบรรลุธรรม 
ยังคงเป็นพ่อค้า แต่เปลี่ยนแรงจูงใจในการใช้ทรัพย์ ใช้ความมั่งคั่งเพื่อการกุศล สนับสนุนพระพุทธศาสนา และ
ช่วยเหลือสังคม ภาพรวม แสดงถึงความสมดุลระหว่างความสำเร็จทางโลกและทางธรรม เป็นแบบอย่างของผู้ที่
นำหลักธรรมมาใช้ในการดำเนินชีวิตอย่างแท้จริง 

ก่อนบรรลุธรรม อาชีพของนางวิสาขาไม่มีข้อมูลแน่ชัด แต่นางเกิดในตระกูลเศรษฐี มีบทบาท
ในการบริหารจัดการทรัพย์สิน และมีส่วนร่วมในกิจกรรมเศรษฐกิจของครอบครัว หลังบรรลุธรรม มุ่งเน้นการ
ทำบุญ อุปถัมภ์พระพุทธศาสนา และดำเนินชีวิตตามหลักธรรม โดยมีแรงจูงใจจากความเข้าใจธร รมะอย่าง
ลึกซึ้ง ภาพรวม สะท้อนการเปลี่ยนแปลงในด้านแรงจูงใจและจิตสำนึก แม้บทบาททางเศรษฐกิจอาจคงเดิม แต่
การดำเนินชีวิตหลังบรรลุธรรมนั้นตั้งอยู่บนพื้นฐานของศีลธรรมและธรรมะมากยิ่งขึ้น 

3) การปฏิบัติด้านทานบริจาค ก่อนบรรลุธรรม อนาถบิณฑิกเศรษฐีให้ทานด้วยจิตเมตตา
อย่างเป็นธรรมชาติ ไม่เลือกปฏิบัติ สะท้อนความเมตตาและความเอื้อเฟื้อที่ฝังอยู่ในจิตใจ แม้ยังไม่ได้รู ้จัก
พระพุทธศาสนา หลังบรรลุธรรม การให้ทานมีเป้าหมายสูงขึ้น คือเพื่อสนับสนุนพระพุทธศาสนา ท่านให้ด้วย
ศรัทธา ปัญญา และสติ เช่น การสร้างวัดพระเชตวัน และการจัดหาปัจจัย 4 แก่พระสงฆ์ ภาพรวม ทานของ
ท่านพัฒนาจากเมตตาธรรมส่วนตัว สู่การให้ด้วยปัญญาและศรัทธาในพระธรรม แสดงถึงการเจริญทางจิตใจ 
และเป็นแบบอย่างของการให้ทานอย่างลึกซ้ึงและมีคุณค่า 

ก่อนบรรลุธรรม นางวิสาขามีนิสัยในการทำบุญและถวายทานมาตั้งแต่อดีตชาติ สั่งสมบุญมา
อย่างต่อเนื่อง ทำให้เกิดในตระกูลมั่งคั่งและมีจิตใจเปิดรับธรรมะตั้งแต่เยาว์วัย หลังบรรลุธรรม การให้ทานมี
ระบบ ชัดเจน และใช้ปัญญามากขึ้น เช่น การถวายสิ่งของที่เหมาะสมและจำเป็นต่อพระภิกษุสงฆ์ นางได้รับ
การยกย่องเป็นเอตทัคคะในฝ่ายทายิกา ภาพรวม นางวิสาขาเป็นแบบอย่างของผู้ที่ให้ทานด้วยศรัทธา เมตตา 
และปัญญา แสดงถึงความเจริญทางจิตใจอย่างต่อเนื่อง และเป็นต้นแบบของการใช้ทรัพย์เพื่อสร้างประโยชน์
สูงสุดทั้งทางโลกและทางธรรม 

3.2 ว ิ เคราะห ์บทบาทก่อนและหล ังการบรรล ุธรรมของผ ู ้บรรล ุธรรมฝ ่ายคฤห ัสถ ์ ใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท 

1) บทบาทด้านครอบครัว ก่อนบรรลุธรรม อนาถบิณฑิกเศรษฐีเป็นคฤหัสถ์ผู้มั่งคั่งแต่ดำเนิน
ชีวิตด้วยคุณธรรม ดูแลครอบครัวด้วยความรับผิดชอบ มีเมตตา เอื้อเฟื้อ และใช้ทรัพย์อย่างสมถะ เป็น
แบบอย่างของชีวิตที่สมดุลทั้งทางโลกและทางธรรม หลังบรรลุธรรม บทบาทในครอบครัวยังคงเด่นชัด แต่เพ่ิม



วารสารล้านนาวิจัยปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568)  140 

 

มิติทางธรรมมากขึ้น ท่านเผยแผ่ธรรมะในครอบครัว ส่งเสริมให้ลูกหลานและน้องชายปฏิบัติธรรม และยัง
อุปถัมภ์พระศาสนาอย่างต่อเนื่อง ภาพรวม บทบาทด้านครอบครัวทั้งก่อนและหลังการบรรลุธรรมเต็มไปด้วย
ความรัก ความรับผิดชอบ และเมตตา โดยหลังบรรลุธรรมยิ่งเสริมให้บทบาทนี้ลึกซึ้งและมีอิทธิพลมากขึ้น เป็น
แบบอย่างของคฤหัสถ์ผู้พัฒนาทางธรรมโดยไม่ละเลยหน้าที่ทางโลก 

ก่อนบรรลุธรรม บทบาทด้านครอบครัวของนางวิสาขาแม้ข้อมูลจำกัด แต่นางแสดงถึงความ
ฉลาด รอบคอบ และความศรัทธา ผ่านการเตรียมรับเสด็จพระพุทธเจ้าอย่างเหมาะสม แสดงพื้นฐานคุณธรรม
และความสามารถที่นำไปสู่การบรรลุธรรมตั้งแต่อายุยังน้อย หลังบรรลุธรรม นางวิสาขากลายเป็นแบบอย่า ง
ของสตรีผู้ทรงคุณธรรม นำธรรมะมาใช้ในการดำเนินชีวิต ดูแลครอบครัวด้วยปัญญาและเมตตา เป็นผู้นำในการ
ชักชวนผู้อ่ืนเข้าสู่ทางธรรม เช่น กรณีมิคาราเศรษฐี ภาพรวม บทบาทของนางวิสาขาทั้งก่อนและหลังการบรรลุ
ธรรม แสดงถึงพัฒนาการจากเด็กหญิงผู้มีคุณธรรมพื้นฐาน สู่สตรีผู้มีความสามารถ ปัญญา และความเมตตา 
เป็นตัวอย่างที่ดีของผู้ประสานโลกกับธรรมอย่างกลมกลืน 

2) บทบาทด้านสังคม ก่อนบรรลุธรรม อนาถบิณฑิกเศรษฐีแสดงความเมตตาและเอื้อเฟ้ือ 
โดยช่วยเหลือผู้ยากไร้ สร้างความไว้วางใจในสังคม และบริหารกิจการค้าขายอย่างโปร่งใส เป็นที่พึ่งพิงของ
ประชาชน หลังบรรลุธรรม ท่านเน้นการอุปถัมภ์พระพุทธศาสนา ใช้ทรัพย์สินและเครือข่ายเพื่อส่งเสริมธรรมะ 
สร้างวัดพระเชตวัน และเป็นแบบอย่างของคฤหัสถ์ผู้ปฏิบัติธรรมอย่างแท้จริง ภาพรวม บทบาททางสังคมของ
ท่านมีรากฐานจากความเมตตา และพัฒนาไปสู่การเผยแผ่ธรรมะอย่างยั่งยืน แสดงถึงความลึกซึ้งในศรัทธาและ
การใช้ทรัพยากรเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม 

ก่อนบรรลุธรรม นางวิสาขาเป็นผู้นำหญิงที่มีสถานะสูง มีความสามารถในการบริหารจัดการ 
และนำพาสังคมเข้าสู่ธรรมะผ่านการชักชวนฟังธรรมและการประพฤติดี ปฏิบัติธรรมจนบรรลุโสดาบันตั้งแต่วัย
เยาว์ หลังบรรลุธรรม นางเป็นแบบอย่างของผู้ปฏิบัติธรรมที่มีเมตตา เสียสละ และมีศรัทธาแรงกล้า สนับสนุน
พระพุทธศาสนาด้วยทาน ศีล และปฏิบัติตามหลักสังคหวัตถุอย่างสมบูรณ์ จนได้รับความรักและความเคารพจาก
ประชาชน ภาพรวม บทบาทของนางสะท้อนถึงพลังของการปฏิบัติธรรมที่เปลี่ยนจากผู้นำทางโลกให้กลายเป็นผู้นำ
ทางธรรมอย่างแท้จริง มีอิทธิพลต่อสังคมอย่างกว้างขวาง และเป็นแรงบันดาลใจให้คนทุกยุคทุกสมัย 

3) บทบาทด้านการส่งเสริมพระพุทธศาสนา บทบาทด้านการส่งเสริมพระพุทธศาสนาหลัง
การบรรลุธรรมของอนาถบิณฑิกเศรษฐีสะท้อนถึงความศรัทธาแรงกล้าและความมุ่งมั่นในการทำนุบำรุง
พระพุทธศาสนาอย่างครอบคลุม โดยอนาถบิณฑิกเศรษฐีได้อุปถัมภ์พระพุทธศาสนาอย่างเต็มกำลัง ทั้งการ
ถวายภัตตาหารแด่พระภิกษุสงฆ์ การจัดหาสิ่งของจำเป็น และการสร้างวัดเชตวันซึ่งเป็นศูนย์กลางสำคัญของ
พระพุทธศาสนาในยุคนั้น ท่านยังมีบทบาทสำคัญในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ด้วยการสนทนาธรรมกับ
เดียรถีย์ การชักชวนบุตรชายให้บรรลุโสดาปัตติผล และการนำมิตรสหายเข้าสู่การปฏิบัติธรรม นอกจากนี้ ท่าน
ยังเป็นแบบอย่างที่ดีในการปฏิบัติธรรมด้วยความศรัทธาและความสม่ำเสมอ ทั้งหมดนี้แสดงให้เห็นถึงความ
เสียสละ ความเมตตา และความรอบรู้ในหลักธรรมของท่าน ซึ่งส่งผลให้พระพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองและเป็นที่
ยอมรับในสังคม การกระทำของอนาถบิณฑิกเศรษฐีจ ึงเป็นต้นแบบที ่ด ีสำหรับคฤหัสถ์ผ ู ้ศร ัทธาใน
พระพุทธศาสนาอย่างแท้จริง 

บทบาทของนางวิสาขามหาอุบาสิกาในการส่งเสริมพระพุทธศาสนาหลังการบรรลุธรรมมี
ความโดดเด่นในหลายมิติ นางวิสาขาได้รับการยกย่องว่าเป็นผู้เลิศในด้านการให้ทาน แสดงถึงความศรัทธาอัน
แรงกล้าและความเสียสละ เช่น การสร้างวัดพระวิหารบุพพารามที่ยิ่งใหญ่และการถวายปัจจัยต่างๆ อย่ าง
สม่ำเสมอ รวมถึงการริเริ่มถวายผ้าอาบน้ำฝน ซึ่งสะท้อนถึงความเอาใจใส่และเข้าใจความต้องการของพระสงฆ์ 
นอกจากนี้ นางยังมีบทบาทสำคัญในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา โดยใช้ปัญญาและไหวพริบชักชวนผู้คน เช่น มิ



141 Journal of Lanna Research Review Vol.6 No.2 (July - December 2025) 

 

คาราเศรษฐี ให้หันมานับถือพระพุทธศาสนา พร้อมทั้งแสดงความศรัทธาและความเสียสละเป็นแบบอย่างที่ดี
แก่สังคม อีกทั้งนางยังช่วยปกป้องพระพุทธศาสนา ด้วยการเตือนสติพระอุทายีเมื่อพบพฤติกรรมไม่เหมาะสม 
และกราบทูลพระพุทธเจ้าเพ่ือรักษาความสงบเรียบร้อยในศาสนา บทบาทเหล่านี้แสดงให้เห็นถึงศรัทธาที่มั่นคง 
ปัญญา และความเสียสละของนางวิสาขา ซึ่งส่งผลให้พระพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองในยุคนั้น และยังเป็นแรง
บันดาลใจแก่คนรุ่นหลังในความมุ่งมั่นสนับสนุนพระพุทธศาสนาอย่างต่อเนื่อง 
 
อภิปรายผลการวิจัย 

1. การบรรลุธรรมของคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท  
จากผลการวิจัยพบว่า การบรรลุธรรมของคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท โดยคฤหัสถ์สามารถ

บรรลุธรรมได้ใน 4 ระดับ ได้แก่ โสดาบัน สกทาคามี อนาคามี และอรหันต์ การบรรลุธรรมต้องอาศัยการมี
ความมั่นคงในพระรัตนตรัย ยึดการปฏิบัติตามหลักไตรสิกขา และโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ รวมถึงการ
พัฒนาศรัทธา ฉันทะ วิริยะ และปัญญาอย่างต่อเนื่อง  สอดคล้องกับการศึกษาวิจัยของ พรทิพย์ พรมชาติ 
(2558) ทีศ่ึกษาเรื่อง “ศึกษาเชิงเปรียบเทียบการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับการบรรลุธรรมแบบ
ฉับพลันในคำสอนของพระโพธิธรรม” พบว่า ผู้บรรลุธรรมในเถรวาทต้องรู้แจ้งโลกุตตรธรรม 9 และละสังโยชน์
ตามลำดับ พระมหามีนา ถาวโร (ไชยอุด) (2559) ที่ศึกษาเรื่อง “ศึกษาการบรรลุธรรมของพระวังคีสะเถระ” 
พบว่า การบรรลุธรรม คือการรู้แจ้งใน อริยสัจ 4 ผ่านการปฏิบัติ ไตรสิกขา และการเจริญ สติปัฏฐาน 4 ด้วย
การกำหนดรู้ กาย เวทนา จิต และธรรม เพื่อเห็น ขันธ์ 5 ตาม ไตรลักษณ์ เมื่อวิปัสสนาญาณแก่กล้าย่อม
สามารถละสังโยชน์และบรรลุ มรรค ผล นิพพาน ของ พระมหาบุญชิต ณาณสํวโร (สุดโปร่ง) (2536) ที่ศึกษา
เรื่อง “คุณสมบัติของพระอรหันต์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท” พบว่า  พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งการ
ปฏิบัติ ทุกคนมีโอกาสบรรลุธรรมโดยไม่จำกัดสถานภาพ ขณะเดียวกัน สอดคล้องกับการศึกษาวิจัยของ พระ
มหาสมเจต สมจารี (2559) ที่ศึกษาเรื่อง “ศึกษาบัณเฑาะก์กับการบรรลุธรรมขั้นสูงในพุทธศาสนาเถรวาท” 
พบว่า บัณเฑาะก์ท่ีแม้มีข้อจำกัดทางกายก็สามารถบรรลุธรรมได้หากมีการสั่งสมบุญและพากเพียร ดังนั้น การ
บรรลุธรรมของคฤหัสถ์จึงไม่จำกัดเพศ วรรณะ หรือสถานะในการบรรลุธรรม แสดงให้เห็นว่า การบรรลุธรรม
เป็นไปได้สำหรับทุกคนที่ปฏิบัติตามหลักธรรมอย่างจริงจัง โดยไม่แบ่งแยกเพศ วรรณะ หรือสถานะทางสังคม 
ต้องอาศัยการพัฒนาตนผ่านไตรสิกขา การละสังโยชน์ การรู้แจ้งอริยสัจ 4 และฝึกสติปัฏฐาน 4 เพื่อเข้าถึง
มรรคผลนิพพาน ศรัทธาในพระรัตนตรัย ความเพียร และปัญญาเป็นปัจจัยสำคัญ 

2. วิถีการดำรงชีวิตและบทบาทของผู้บรรลุธรรมฝ่ายคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท  
จากการศึกษาพบว่า คฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาทั้งในสมัยพุทธกาลและปัจจุบัน มีหน้าที่สำคัญในการ

ปฏิบัติตนตามหลักไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา) เพื่อพัฒนาตนเองให้หลุดพ้นจากกิเลส และใช้ชีวิตด้วย 
มัชฌิมาปฏิปทา โดยอาศัยหลักธรรมอ่ืนๆ เช่น อิทธิบาท 4, โพชฌงค์ 7, และ อริยมรรคมีองค์ 8 เพ่ือดำรงชีวิต
อย่างมีความหมายและสงบสุข ซึ่งสอดคล้องกับการศึกษาวิจัยของ พระสมศักดิ์ สุทฺธิจาโค (ธิดา) (2558) ที่
ศึกษาเรื่อง “การบรรลุธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท เฉพาะกรณีของพระพาหิยทารุจีริยเถระ” พบว่า 
การบรรลุธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท หมายถึง การพัฒนาปัญญาผ่านการปฏิบัติวิปัสสนา จนรู้แจ้ง
ใน อริยสัจ 4 (ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค) และเข้าถึง โลกุตตรธรรม 9 (มรรค 4, ผล 4, นิพพาน 1) ซึ่งสะท้อนได้
ว่า แม้ในชีวิตฆราวาส ก็สามารถบรรลุธรรมได้ หากมีความตั้งใจแน่วแน่และปฏิบัติธรรมอย่างถูกต้องตามหลัก
วิปัสสนาในพระพุทธศาสนาเถรวาท ส่วนบทบาทของคฤหัสถ์ผู้บรรลุธรรมในด้านครอบครัวนั้น เป็นแบบอย่าง
ของผู้มีความรัก เมตตา และรับผิดชอบ ไม่ละทิ้งหน้าที่ แม้บรรลุธรรมก็ยังดำเนินชีวิตในครอบครัวด้วย
หลักธรรม ด้านสังคม ช่วยสร้างความเกื้อกูล ช่วยเหลือผู้อื่น ยึดหลักไหว้ทิศ 6 คบมิตรแท้ และเป็นผู้นำทาง



วารสารล้านนาวิจัยปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568)  142 

 

ศีลธรรมและด้านพระศาสนา ให้การสนับสนุนพระสงฆ์ อุปถัมภ์วัดวาและการเผยแผ่ธรรมะ ทั้งทางวัตถุและ
ทางธรรม ดังนั้น การบรรลุธรรมในเพศคฤหัสถ์ ไม่ใช่อุปสรรค หากแต่เป็นการยืนยันว่า ผู้ที่มีศรัทธาและปฏิบัติ
อย่างจริงจัง สามารถพัฒนาใจจนถึงข้ันสูงได้ โดยไม่จำเป็นต้องสละเพศฆราวาสในทันที และยังมีบทบาทเชิงรุก
ในการธำรงพระศาสนา ซึ่งคฤหัสถ์ที่บรรลุธรรม เช่น อนาถบิณฑิกเศรษฐี และนางวิสาขา คือ ต้นแบบของ
ฆราวาสผู ้ทรงธรรม ที ่ใช้ชีวิตสมดุลทั ้งทางโลกและธรรม สะท้อนว่า การปฏิบัติธรรมอย่างจริงจังแม้ใน
ชีวิตประจำวัน สามารถนำไปสู่ความสงบภายใน และยังเป็นกำลังสำคัญในการรักษาพระศาสนาให้มั่นคงและ
ยั่งยืนในสังคมทุกยุคสมัย  

3. วิเคราะห์วิถีการดำรงชีวิตและบทบาทของผู้บรรลุธรรมฝ่ายคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
จากการศึกษาวิเคราะห์วิถีการดำรงชีวิตก่อนและหลังบรรลุธรรมของอนาถบิณฑิกเศรษฐีและนาง

วิสาขาทั้งก่อนและหลังบรรลุธรรมสะท้อนให้เห็นว่า บุญกุศลที่สั่งสมอย่างต่อเนื่อง และความศรัทธาในธรรม ไม่
เพียงนำไปสู่การบรรลุธรรมเท่านั้น แต่ยังส่งผลต่อชีวิตในโลกอย่างเป็นรูปธรรม และการปฏิบัติธรรมไม่ได้แยก
จากวิถีในชีวิตประจำวัน แต่สามารถหล่อเลี้ยงจิตใจและสร้างคุณประโยชน์ต่อสังคมได้อย่างยั่งยืน ขณะเดียวกัน
ในด้านอาชีพก่อนและหลังการบรรลุธรรมของอนาถบิณฑิกเศรษฐีและนางวิสาขา สะท้อนได้ว่า การบรรลุธรรม
ไม่ได้ทำให้คฤหัสถ์ละท้ิงอาชีพหรือบทบาทในโลก แต่ทำให้มีมุมมองที่เปลี่ยนไป ใช้ทรัพย์และความสามารถเพ่ือ
ประโยชน์ทางธรรมและส่วนรวม ยังสะท้อนว่า ธรรมะอยู่ในชีวิต ไม่ใช่แยกจากวิถชีีวิต และความสำเร็จทางโลก
สามารถเกื้อหนุนความเจริญทางธรรมได้ หากมีศีลธรรมและแรงจูงใจที่บริสุทธิ์  ดังที่อนาถบิณฑิกเศรษฐีและ
นางวิสาขาแม้ยังเป็นคฤหัสถ์ แต่สามารถบรรลุธรรมได้ แสดงถึงการปฏิบัติตามไตรสิกขาในชีวิตประจำวัน การ
ใช้ทรัพย์และอาชีพเพื่อเกื้อกูลธรรมะ สะท้อนถึงความก้าวหน้าทางจิตวิญญาณที่สอดคล้องกับการละสังโยชน์ 
เช่น สักกายทิฏฐิ (อัตตาทิฏฐิ), วิจิกิจฉา (ความลังเลสงสัย) ซึ่งสอดคล้องกับการศึกษาวิจัยของ พระครูปลัด
ปราโมทย์ ปโมทิโต (ปานเจริญ) (2558) ที่ศึกษาเรื่อง “ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างความเพียรกับการบรรลุ
ธรรมในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท” พบว่า การบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท หมายถึง การพัฒนา
จิตใจจนเข้าถึงปัญญาระดับโลกุตตร บรรลุเป็นพระอริยบุคคลในระดับต่าง ๆ ได้แก่ พระโสดาบัน สกทาคามี 
อนาคามี และพระอรหันต์ ซึ่งจำแนกระดับการบรรลุธรรมโดยใช้สังโยชน์ 10 ประการ เป็นเกณฑ์ คือ กิเลสที่
มัดสัตว์ไว้กับทุกข์ในวัฏสงสาร การปฏิบัติเพ่ือบรรลุธรรมนั้น ต้องอาศัย ไตรสิกขา ซึ่งทั้งหมดนี้จำเป็นต้องอาศัย
ความเพียรอย่างต่อเนื่องในการฝึกฝนเพื่อให้สามารถละสังโยชน์ได้ตามลำดับ จนถึงความหลุดพ้นอย่างแท้จริง 

จากการศึกษาวิเคราะห์ ก่อนและหลังบรรลุธรรม อนาถบิณฑิกเศรษฐีและนางวิสาขามีการปฏิบัติด้าน
ทานบริจาคพบว่า ก่อนบรรลุธรรมเป็นการให้ทานเป็นผลจากเมตตาธรรมและการสั่งสมบุญ ส่วนหลังบรรลุ
ธรรมนั้น การให้ทานกลายเป็นการปฏิบัติธรรมในระดับสูง ที่ประกอบด้วย ศรัทธา ปัญญา และเจตนาเพ่ือพระ
ศาสนา ทั้งสองท่านจึงเป็นต้นแบบของการให้ทานด้วยธรรมที่แท้จริง ซึ่งไม่เพียงแต่ให้สิ่งของ แต่ยังส่งผลต่อ
การยกระดับจิตใจทั้งของผู้ให้และสังคมโดยรวมด้วย ซึ่งการปฏิบัติของอนาถบิณฑิกเศรษฐีและนางวิสาขา
สะท้อนได้ว่า แม้มีภารกิจทางโลกมาก แต่สามารถปฏิบัติธรรมได้อย่างเหมาะสมกับจริตตนเอง โดยอาศัยการ
ให้ทาน ศรัทธา และการฟังธรรม เป็นการสะท้อนถึงการที่บุคคลสามารถบรรลุธรรมด้วยแนวทางเฉพาะตัว ซึ่ง
สอดคล้องกับหลักการใช้ธรรมะแก้จริตในแบบเฉพาะบุคคลจากการศึกษาวิจัยของ พระมหาประพันธ์ รักเรียน 
(2541) ที่ศึกษาเรื่อง “ศึกษาจริตกับการบรรลุธรรมในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท” พบว่า จริตเป็นผลของกรรม
และเป็นเหตุให้เกิดการทำกรรมที่แสดงออกมาเป็นพฤติกรรมตามสภาวธรรมที่เป็นกุศลหรืออกุศลที่นอนเนื่อง
อยู่ในจิตใจ ทำให้บุคคลมีพฤติกรรมที่แตกต่างกัน จริตจึงทำให้ทราบว่าบุคคลมีสภาวธรรมที่สั่งสมมาแต่ใน
อดีตชาติ อันเป็นตัวกำหนดรูปแบบแห่งพฤติกรรมในปัจจุบันชาติ ดังนั้น จริตจึงเป็นปัจจัยสำคัญในการเลือก
แนวทางการปฏิบัติธรรม 



143 Journal of Lanna Research Review Vol.6 No.2 (July - December 2025) 

 

จากการศึกษาวิเคราะห์บทบาทด้านครอบครัวของอนาถบิณฑิกเศรษฐีและนางวิสาขา ต่างแสดงให้
เห็นว่า บทบาทในครอบครัว มิได้ลดลงหลังบรรลุธรรม ตรงกันข้ามกลับ ลึกซึ้งขึ้น ด้วยการนำธรรมะมาเป็น
พื ้นฐานในการดูแลครอบครัว การบรรลุธรรมจึงไม่ใช่การหลีกหนีจากภาระทางโลก แต่คือการทำให้
ความสัมพันธ์และบทบาทในครอบครัว บริสุทธิ์และมีคุณค่ามากยิ่งขึ้น  ขณะเดียวกัน บทบาทด้านสังคมของ
อนาถบิณฑิกเศรษฐีและนางวิสาขา สะท้อนให้เห็นว่า ผู้บรรลุธรรมฝ่ายคฤหัสถ์ไม่เพียงแค่ปฏิบัติธรรมเพ่ือ
ตนเอง แต่ยังมีบทบาทสำคัญในการขับเคลื่อนสังคมด้วยเมตตา ศรัทธา และปัญญา ทั้งก่อนและหลังการบรรลุ
ธรรม บทบาทด้านสังคมของสองท่านล้วนมีรากฐานมาจากคุณธรรม และพัฒนายิ่งขึ้นด้วยธรรมะ ทั้งนี้ บทบาท
ด้านการส่งเสริมพระพุทธศาสนาหลังการบรรลุธรรมของอนาถบิณฑิกเศรษฐีและนางวิสาขา ต่างแสดงบทบาท
ของคฤหัสถ์ผู้บรรลุธรรมที่ไม่หยุดเพียงการปฏิบัติส่วนตน แต่ขยายผลด้วยเมตตา ศรัทธา และปัญญา ไปยัง
สังคมและพระพุทธศาสนา จึงเป็นต้นแบบของคฤหัสถ์ผู ้ทรงธรรม ที่แสดงให้เห็นว่าความบรรลุธรรมมิได้
หมายถึงการหลีกเร้น แต่สามารถอยู่ร่วมโลกพร้อมเผยแผ่ธรรม และรักษาพระศาสนาให้มั่นคงได้อย่างแท้จริง  
ซึ่งสอดคล้องกับการศึกษาวิจัยของ พระมหาอำนวย อานนฺโท (จันทร์เปล่ง) (2542) ที่ศึกษาเรื่อง “การบรรลุ
ธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท” พบว่า การบรรลุธรรมนั้นสิ่งสำคัญประการแรกคือการศึกษาถึงหลักธรรมที่
พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ โดยเฉพาะโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ ประกอบด้วย สติปัฏฐาน 4 สัมมัปปธาน 4 
อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 และมรรค 8 การปฏิบัติธรรมตามหมวดธรรมใดย่อมนำไปสู่การ
บรรลุธรรมได้ การปฏิบัติธรรมโดยสรุปแล้วมี 2 วิธี คือ สมถกรรมฐานและวิปัสสนากรรมฐาน จนถึงสามารถละ
สังโยชน์ได้จึงเรียกว่าการบรรลุธรรม การปฏิบัติธรรมในหมวดใดหมวดหนึ่งจากเหล่านี้ สามารถนำไปสู่การ
บรรลุธรรมได้ โดยการปฏิบัติทีเ่น้นการฝึกสติ สมถะ และวิปัสสนาในชีวิตจริง ไม่จำกัดเฉพาะผู้หลีกเร้นเท่านั้น 
 
องค์ความรูใ้หม่ที่ได้จากการวิจัย 

จากผลการการศึกษาวิจัยเรื ่อง วิถีการดำรงชีว ิตและบทบาทของผู ้บรรลุธรรมฝ่ายคฤหัสถ์ใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท มีองค์ความรู้ ดังนี้ 

การบรรลุธรรมตามแนวทางในพระพุทธศาสนานั้นมีขั้นตอนที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาจิตใจและปัญญา
อย่างต่อเนื่อง คือ เริ่มจากความศรัทธาในพระรัตนตรัย (พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์) ปฏิบัติตามไตรสิกขา 
(ศีล สมาธิ ปัญญา) คือ รักษาศีล (ศีล) ฝึกสมาธิ ทำจิตใจให้สงบ (สมาธิ) เจริญปัญญา โดยเฉพาะการเจริญ
วิปัสสนา (ปัญญา) เจริญโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ เพื่อเสริมสร้างพลังในการรู้แจ้ง การฟังธรรมและ
พิจารณาไตรลักษณ์ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) เกิดวิปัสสนาญาณ ตามลำดับจนเข้าถึง มรรค และ ผลรู้แจ้งใน
อริยสัจ 4 และเกิดดวงตาเห็นธรรม (ธรรมจักษุ) 

ระดับของการบรรลุธรรมเป็นอริยบุคคลนั้น ประกอบด้วย 4 ระดับ ได้แก่ 1) โสดาบัน เป็นระดับของผู้
เข้ากระแสแห่งธรรม ด้วยการละสังโยชน์ 3 อย่างแรกคือ สักกายทิฏฐิ, วิจิกิจฉา, สีลัพพตปรามาส 2) สกทาคามี 
ผู้ที่บรรลุธรรมในระดับนี้จะกลับมาเกิดอีกครั้งเดียว บรรลุธรรมโดยการละสังโยชน์ 3 อย่างเดิม และทำ “กาม
ราคะ” และ “ปฏิฆะ” ให้เบาบางลง 3) อนาคามี ผู้บรรลุธรรมในระดับนี้จะไม่กลับมาเกิดในโลกมนุษย์ โดยการ
ละ 5 สังโยชน์เบื้องต่ำทั้งหมด และ 4) อรหันต์ผู้บรรลุธรรมในระดับนี้จะหลุดพ้นจากกิเลสโดยสิ้นเชิง โดยละ
สังโยชน์ทั้งหมด 10 ประการ บรรลุนิพพานได้ในปัจจุบัน 

อนาถบิณฑิกเศรษฐี และ นางวิสาขา บรรลุธรรมในระดับโสดาบัน ซึ่งจะเห็นได้ว่า ทั้งสองท่านเป็น
แบบอย่างของคฤหัสถ์ผู ้บรรลุธรรมที่สมบูรณ์แบบ มุ ่งทางธรรม ให้ทานอย่างมีปัญญา มุ ่งหวังผลเพ่ือ
พระพุทธศาสนา เป็นผู้นำจิตวิญญาณ สนับสนุนพระพุทธศาสนา เข้าใจธรรมลึกซึ้ง ยึดมั่นในอริยสัจ โดย
ผสมผสานชีวิตทางโลกกับทางธรรมได้อย่างลงตัว มีบทบาทสำคัญในการธำรงพระพุทธศาสนา ทั้งผ่านการให้



วารสารล้านนาวิจัยปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568)  144 

 

ทาน การสร้างวัด การสอนธรรมะ และการเป็นแบบอย่างทางศีลธรรม แสดงให้เห็นว่า การบรรลุธรรมไม่ใช่
เรื่องของนักบวชเที่ยว แต่คฤหัสถ์ก็สามารถเข้าถึงธรรมะสูงสุดได้ หากปฏิบัติตามหลักศีล -สมาธิ-ปัญญาอย่าง
เคร่งครัด และใช้ชีวิตด้วยจิตเมตตาต่อสังคม  

 

 
สาระสำคัญท่ีเปลี่ยนแปลงหลังการบรรลุธรรมของอนาถบิณฑิกเศรษฐีและนางวิสาขา 

ด้าน ก่อนบรรลุธรรม หลังบรรลุธรรม 
เป้าหมายชีวิต มุ่งทางโลก มุ่งทางธรรม 
พฤติกรรม ให้ทานท่ัวไป ให้ทานอย่างมีปัญญา มุ่งหวังผลเพื่อพระพุทธศาสนา 
บทบาทต่อสังคม นักธุรกิจ/เศรษฐี ผู้นำจิตวิญญาณ สนับสนุนพระพุทธศาสนา 
ทัศนคต ิ ศรัทธาในศาสนาเบื้องต้น เข้าใจธรรมลึกซึ้ง ยึดมั่นในอริยสัจ 

แผนภาพที่ 1 องค์ความรู้ใหม่ 
 
สรุป 

คฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาทสามารถบรรลุธรรมได้ทั้ง 4 ระดับ โดยอาศัยการปฏิบัติตามหลัก
ไตรสิกขา และโพธิปักขิยธรรม 37 ประการในชีวิตประจำวัน โดยไม่จำเป็นต้องละทิ้งเพศฆราวาส ดังตัวอย่างของ
อนาถบิณฑิกเศรษฐีและนางวิสาขาที่บรรลุโสดาบันแล้วยังคงบทบาทสำคัญทั้งในครอบครัว สังคม และการ
อุปถัมภ์พระพุทธศาสนา แสดงให้เห็นว่าการบรรลุธรรมขึ้นอยู่กับการปฏิบัติธรรมอย่างจริงจังมากกว่าสถานภาพ
ทางสังคม และคฤหัสถ์ผู้บรรลุธรรมสามารถเป็นกำลังสำคัญในการธำรงพระศาสนาได้อย่างสมบูรณ์แบบ 

ระดับของการบรรลุธรรม ขั้นตอนการบรรลุธรรม 

ปฏิบตัิตามไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา): รักษาศีล 
(ศีล) ฝึกสมาธิ ทำจิตใจให้สงบ (สมาธิ) เจริญปัญญา 
โดยเฉพาะการเจริญวิปัสสนา (ปัญญา) 

เจริญโพธิปักขยิธรรม 37 ประการ เพือ่เสริมสร้างพลัง
ในการรู้แจ้ง 

การฟังธรรมและพิจารณาไตรลักษณ ์(อนิจจัง ทุกขัง 
อนัตตา) 

เกิดวิปัสสนาญาณ ตามลำดับจนเข้าถึง มรรค และ ผล 

รู้แจ้งในอริยสัจ 4 และเกิดดวงตาเห็นธรรม 
(ธรรมจักษุ) 

เริ่มจากความศรัทธาในพระรัตนตรัย (พระพุทธ พระ
ธรรม พระสงฆ์) 

โสดาบัน  
(ผู้เข้ากระแสแห่งธรรม)  

ละสังโยชน์ 3 อย่างแรก: สักกายทิฏฐิ, วิจิกิจฉา, 
สีลัพพตปรามาส 

สกทาคามี  
(กลับมาเกดิอีกครั้งเดยีว)  

ละสังโยชน์ 3 และทำ “กามราคะ”  
และ “ปฏิฆะ” เบาบาง 

อนาคามี  
(ไม่กลับมาเกิดในโลกมนุษย์)  
ละ 5 สังโยชน์เบื้องต่ำทั้งหมด 

อรหันต ์ 
(พ้นจากกิเลสโดยสิ้นเชิง) ละสังโยชน์

ทั้งหมด 10 ประการ  



145 Journal of Lanna Research Review Vol.6 No.2 (July - December 2025) 

 

ข้อเสนอแนะ 
จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
ผลการว ิจ ัยพบว ่า คฤห ัสถ ์ม ีศ ักยภาพในการบรรล ุธรรมและม ีบทบาทสำค ัญในการธำรง

พระพุทธศาสนา ทั้งในด้านการปฏิบัติธรรม การเผยแผ่คำสอน และการเป็นแบบอย่างทางศีลธรรมในสังคม  
ดังนั้นหน่วยงานที่เกี่ยวข้องควรดำเนินการดังนี้ 

1.1 หน่วยงานที่เกี่ยวข้องกับการส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรมในสังคมควรจัดทำหลักสูตรการ
เสริมคุณธรรมจริยธรรมตามหลักพระพุทธศาสนาโดยใช้กรณีศึกษาจากวิถีการดำรงชีวิตและบทบาทของผู้บรรลุ
ธรรมฝ่ายคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาทเป็นบาทฐาน 

1.2 ควรส่งเสริมการทำบุญกุศลและการให้ทานตามอย่างมีประสิทธิภาพตามแบบอย่างของอนาถ
บิณฑิกเศรษฐีและนางวิสาขา ซึ่งการให้ทานไม่ใช่เพียงแค่การบริจาคเงินหรือทรัพย์สิน แต่ควรให้ด้วยความ
เข้าใจ ความเมตตา และความปรารถนาดี นโยบายนี้จะช่วยให้การทำบุญกุศลเกิดประโยชน์สูงสุดต่อสังคม 

1.3 ควรส่งเสริมให้ประชาชนสามารถดำเนินชีวิตอย่างสมดุลระหว่างการทำงาน การประกอบ
อาชีพ และการปฏิบัติธรรม โดยไม่จำเป็นต้องออกบวช เช่น การจัดกิจกรรมปฏิบัติธรรม การอบรม และการให้
คำปรึกษา เพื่อให้ประชาชนสามารถนำหลักธรรมมาใช้ในการดำเนินชีวิตประจำวัน และสร้างความสมดุล
ระหว่างชีวิตทางโลกและทางธรรม 

2. ข้อเสนอแนะเพ่ือการวิจัย 
งานวิจัยนี้ได้ข้อค้นพบว่า คฤหัสถ์สามารถบรรลุธรรมได้โดยไม่ต้องละทิ้งชีวิตทางโลก หากปฏิบัติตาม

หลักไตรสิกขาอย่างจริงจัง และมีบทบาทสำคัญในการธำรงพระพุทธศาสนา สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้ง
ต่อไป ควรทำวิจัยประเด็น ดังนี้ 

2.1 การวิจัยควรขยายขอบเขตไปยังผู้บรรลุธรรมคฤหัสถ์กลุ่มอื่นๆ ที่มีความหลากหลายทางด้าน
อาชีพ ฐานะทางเศรษฐกิจ เพศ และวัย เพื่อให้ได้ภาพที่ครอบคลุมมากขึ้น และสะท้อนความเป็นจริงของการ
ปฏิบัติธรรมในสังคมปัจจุบัน 

2.2 ควรศึกษาเปรียบเทียบกับกลุ่มประเทศอ่ืนๆ ที่มีประชากรนับถือพระพุทธศาสนาเถรวาท เพ่ือ
เปรียบเทียบวิถีชีวิตและบทบาทของผู้บรรลุธรรมคฤหัสถ์ในบริบททางวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน เพื่อหาความ
เหมือนและความแตกต่าง และนำมาวิเคราะห์หาปัจจัยที่ส่งเสริมหรือขัดขวางการปฏิบัติธรรมของคฤหัสถ ์

2.3 ควรศึกษาผลกระทบต่อชุมชน วิเคราะห์ผลกระทบของวิถีชีวิตและบทบาทของผู้บรรลุธรรม
คฤหัสถ์ท่ีมีต่อชุมชน เช่น การส่งเสริมความสามัคคี การพัฒนาเศรษฐกิจชุมชน หรือการแก้ไขปัญหาสังคม เพ่ือ
ศึกษาถึงคุณค่าและประโยชน์ของการปฏิบัติธรรมต่อสังคมโดยรวม 
 
เอกสารอ้างอิง 
พรทิพย์ พรมชาติ. (2558). ศึกษาเชิงเปรียบเทียบการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับการบรรลุธรรม

แบบฉ ับพล ัน ในคำสอนของพระโพธ ิ ธรรม .  วารสารบ ัณฑ ิตศาส ์น  มมร , 13(2), 56-64. 
https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/article/view/201676 

พระครูปลัดปราโมทย์ ปโมทิโต (ปานเจริญ). (2558). ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างความเพียรกับการบรรลุธรรม
ในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท [วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต ไม่ได้ตีพิมพ์]. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 



วารสารล้านนาวิจัยปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568)  146 

 

พระมหาบุญชิต ณาณสํวโร (สุดโปร่ง). (2536). ศึกษาวิเคราะห์คุณสมบัติของพระอรหันต์ในพระพุทธศาสนา
นิกายเถรวาท. มหาวิทยาลัยมหิดล.  

พระมหาประพันธ์ รักเรียน. (2541). จริตกับการบรรลุธรรมในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท [วิทยานิพนธ์ปริญญา
มหาบัณฑิต, จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย]. Chulalongkorn University Theses and Dissertations 
(Chula ETD). https://digital.car.chula.ac.th/chulaetd/21392 

พระมหามีนา ถาวโร (ไชยอุด). (2559). ศึกษาการบรรลุธรรมของพระวังคีสะเถระ [วิทยานิพนธ์ปริญญา
มหาบัณฑิต ไม่ได้ตีพิมพ์]. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาสมเจต สมจารี. (2559). ศึกษาบัณเฑาะก์กับการบรรลุธรรมขั้นสูงในพุทธศาสนาเถรวาท.  วารสาร
ศึกษาศาสตร์ มมร, 4(2), 151-165. https://ojs.mbu.ac.th/index.php/edj/article/view/128 

พระมหาอำนวย อานนฺโท (จ ันทร์เปล่ง). (2542). การศึกษาเร ื ่องการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนา 
(วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต , มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ]. MCU Digital 
Collections. https://e-thesis.mcu.ac.th/thesis/2705 

พระสมศักดิ์ สุทฺธิจาโค (ธิดา). (2558). การบรรลุธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท เฉพาะกรณีของพระ
พาหิยทารุจีริยเถระ [วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต ไม่ได้ตีพิมพ์]. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. โรงพิมพ์
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 
 


