
 

โรงละครหุ่นไม้เมืองจางโจว: การสกัดยีนทางวัฒนธรรมและการแปลงรูปสู่สื่อดิจิทัล 
ในมุมมองการออกแบบแอนิเมชัน 

Zhangzhou Puppet Theatre: Extraction of Cultural Genes and Digital 
Transformation from the Perspective of Animation Design 

Lin Xu1 
 
บทคัดย่อ  

งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาและพัฒนาแนวทางการสกัดยีนทางวัฒนธรรม ของโรงละครหุ่นไม้เมืองจางโจว ซึ่ง
เป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ของจีน และแปลงคุณค่าดังกล่าวสู่กระบวนการออกแบบแอนิเมชันดิจิทัลอย่างเป็น
ระบบ โดยมุ่งตอบคำถามวิจัยว่า (1) ยีนทางวัฒนธรรมของศิลปะหุ่นไม้เมืองจางโจวสามารถจำแนกและอธิบายเชิงโครงสรา้งได้
อย่างไร และ (2) กระบวนการแปลยีนเหล่านี้สามารถยกระดับจากการถ่ายทอดเชิงสัญลักษณ์ไปสู่แบบจำลองเชิงออกแบบท่ี
ถอดแบบได้หรือไม่ การวิจัยใช้ระเบียบวิธีเชิงคุณภาพ ประกอบด้วยการศึกษาวิเคราะห์เอกสาร การวิจัยภาคสนามผ่านการ
สัมภาษณ์เชิงลึกและการสังเกตการแสดงจริง และการวิเคราะห์เชิงสัญญะด้านการออกแบบ โดยใช้กรอบแนวคิดทฤษฎียีนทาง
วัฒนธรรม การแปลงวัฒนธรรมเชิงดิจิทัล และการออกแบบเชิงอนุรักษ์สร้างสรรค์เป็นฐานในการตีความ ผลการวิจัยพบว่า ยีน
ทางวัฒนธรรมของศิลปะหุ่นไม้เมืองจางโจวสามารถจำแนกได้เป็นสองระบบ ได้แก่ ยีนชัดแจ้งซึ่งครอบคลุมรูปแบบตัวละคร 
เครื่องแต่งกาย สี อุปกรณ์ และดนตรี และยีนแฝงเร้นซึง่สะท้อนจริยธรรม ความเชื่อ ระบบครู–ศิษย์ และจิตวิญญาณการแสดง 
ทั้งสองระบบสามารถถูกสกัด ถอดรหัส และแปลงเป็นทรัพยากรดิจิทัลสำหรับการออกแบบแอนิเมชันผ่านกระบวนการเชิง
ขั้นตอน ข้อค้นพบของงานวิจัยเสนอแบบจำลองเชิงวิธีวิทยาสำหรับการฟื้นฟูมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมผ่านการออกแบบ
ดิจิทัล ซึ่งยกระดับบทบาทของแอนิเมชันจากเครื่องมือถ่ายทอดรูปแบบ ไปสู่กลไกสร้างองค์ความรู้เชิงปฏิบัติการด้านมรดกที่
ถูกแปลงให้อยู่ในรูปแบบดิจิตอลและการนำความรู้ทางวัฒนธรรมมาใช้เป็นฐานการออกแบบอย่างเป็นระบบ 

 

คำสำคัญ: การออกแบบแอนิเมชัน, ง้ิวปักกิ่งจางโจว, ยีนทางวัฒนธรรม, การแปลความหมายทางวัฒนธรรม 
 

Abstract  
This research aims to investigate and develop a systematic approach for extracting "cultural genes" from 
Zhangzhou wooden puppet theater a prominent intangible cultural heritage of China and transforming 
these values into digital animation design processes. The study addresses two primary research questions: 
(1) How can the cultural genes of Zhangzhou puppet art be classified and described structurally? and (2) 
Can the translation process of these genes be elevated from symbolic representation to reproducible design 
models. The methodology employs a qualitative approach, including documentary analysis, field research 
through in-depth interviews and observation of live performances, and semiotic design analysis. These 
methods are interpreted through the theoretical frameworks of cultural gene theory, digital cultural 
transformation, and creative conservation design.  
 

 
1

 Lecturer and Researcher of Fujian Business School, China 



 

2 

 

 
The findings reveal that the cultural genes of Zhangzhou puppet art can be categorized into two systems: 
Explicit Cultural Genes, covering character forms, costumes, colors, props, and music; and Implicit Cultural 
Genes, reflecting ethics, beliefs, the master-apprentice system, and the spirit of performance. Both systems 
can be extracted, decoded, and converted into digital resources for animation through a step-by-step 
process. The study concludes by proposing a methodological model for revitalizing intangible cultural 
heritage through digital design. This elevates the role of animation from a mere visual transmission tool to 
a systematic operational mechanism for digital heritage and applied cultural design.  
 

Keywords: Animation Design, Zhangzhou Puppet Theater, Cultural Genes, Cultural Translation 

 

บทนำ  
ในช่วงไม่กี่ปีที่ผ่านมา จีนได้ยกระดับนโยบายด้านการอนุรักษ์มรดกทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ ( Intangible 

Cultural Heritage: ICH) อย่างเป็นระบบ โดยเมื่อวันที่ 15 มิถุนายน พ.ศ. 2564 สภาประชาชนแห่งชาติจีนได้ให้ความ
เห็นชอบ กฎหมายมรดกทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ของสาธารณรัฐประชาชนจีน ซึ่งกำหนดมาตรการในการคุ้มครอง การสืบ
ทอด และการใช้ประโยชน์จากมรดกทางวัฒนธรรมในทุกมิติ (Ministry of Culture and Tourism of the PRC, 2021) ต่อมา
ในเดือนสิงหาคมปีเดียวกัน สำนักงานคณะรัฐมนตรีได้ออก ข้อคิดเห็นเกี่ยวกับการเสริมสร้างการคุ้มครองมรดกทางวัฒนธรรม
ที่จับต้องไม่ได้ โดยกำหนดเป้าหมายว่า ภายในปี 2568 จีนจะต้องสร้างระบบการคุ้มครองมรดกที่มีประสิทธิภาพสูงและมี
การบูรณาการกับเทคโนโลยีดิจิทัล เพื่อให้เกิดการสืบทอดเชิงนวัตกรรม (State Council of China, 2021) การเปลี่ยนผ่าน
ทางเทคโนโลยีดังกล่าวส่งผลให้แนวคิดเรื่องการอนุรักษ์วัฒนธรรม ถูกขยายออกจากการปกป้องทางกายภาพ ไปสู่การฟื้นชีวิต
ของวัฒนธรรมผ่านการออกแบบดิจิทัลและสื่อสร้างสรรค์ (Liu, 2022) โดยเฉพาะในยุคที่สังคมโลกกำลังเผชิญภาวะกลืนกัน
ทางวัฒนธรรม (Cultural Homogenization) การใช้เทคโนโลยีเพื ่อถ่ายทอดอัตลักษณ์ท้องถิ ่นอย่างมีชีวิตจึงกลายเป็น
แนวโน้มสำคัญของนโยบายวัฒนธรรมจีนสมัยใหม่ 

ในบริบทนี้การแสดงหุ่นไม้เมืองจางโจวซึ่งได้รับการขึ้นทะเบียนเป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ระดับชาติ 
ตั ้งแต่ปี 2006 (Fujian Provincial Department of Culture, 2006) ถือเป็นกรณีศึกษาที่สะท้อนความท้าทายของการ
อนุรักษ์ศิลปะพื้นบ้านในโลกดิจิทัลได้อย่างชัดเจน หุ่นไม้เมืองจางโจวมีระบบการจำแนกประเภทตัวละครเฉพาะตัว ได้แก่ เซิง 
(ตัวละครชาย), ตัน (ตัวละครหญิง), ฮั่วเหลียน ตัวตลกหรือผู้มีพลังพิเศษ), เสินเต้า (ตัวละครศักดิ์สิทธ์ิ), และจิงกุ้ย (สิ่งมีชีวิตใน
ตำนาน) (Chen, 2020) ศิลปะดังกล่าวไม่เพียงเป็นเครื่องมือเล่าเรื่องทางศาสนาและสังคม แต่ยังสะท้อนความสัมพันธ์ระหว่าง
มนุษย์ ธรรมชาติ และความเช่ือผ่านเทคนิคการแกะสลัก ดนตรี และการเคลื่อนไหวอย่างละเอียดอ่อน 

ในปัจจุบันรูปแบบการสืบทอดเชิงครู-ศิษย์ซึ่งเคยเป็นกลไกหลักในการรักษาความรู้ดา้นศิลปะหุ่นไม ้กำลังเผชิญความ
ยากลำบากจากการเปลี่ยนแปลงทางเทคโนโลยีและโครงสร้างทางสังคม (Li & Zhuang, 2022) การขาดแรงดึงดูดต่อคนรุ่น
ใหม่ และการลดลงของโอกาสในการแสดงสด ส่งผลให้ศิลปะนี้อยู่ในภาวะวิกฤตทางการดำรงอยู่ งานวิจัยร่วมสมัยจึงหันมา
ศึกษาแนวทางการสกัดยีนทางวัฒนธรรม เพื่อระบุรหัสทางสัญลักษณ์และจิตวิญญาณของศิลปะพื้นบ้าน ก่อนนำมาประยุกต์สู่
สื่อดิจิทัล เช่น แอนิเมชัน เกม หรือสื่ออินเทอร์แอกทีฟ (Wang, 2021) 

ในช่วงทศวรรษที่ผ่านมา อุตสาหกรรมแอนิเมชันของจีนเติบโตอย่างรวดเร็วและเริ ่มหันกลับมาใช้ทรัพยากร
วัฒนธรรมดั้งเดิมเป็นแรงบันดาลใจ เช่น แอนิเมชัน Ne Zha (2019) และ White Snake (2020) ที่ประสบความสำเร็จระดับ
นานาชาติ (Zhang, 2021) การนำองค์ประกอบทางศิลปะดั้งเดิมมาผสานกับเทคโนโลยีร่วมสมัยจึงกลายเป็นแนวทางสำคัญ
ของเศรษฐกิจวัฒนธรรมเชิงสร้างสรรค์ ซึ่งได้รับการสนับสนุนโดยรัฐอย่างต่อเนื่อง นี่จะเป็นโอกาสและช่องทางหนึ่งในกรณีของ



 

3 

 

หุ่นไม้เมืองจางโจว ที่มียีนทางวัฒนธรรมจำนวนมาก ทั้งรูปทรงหุ่น ลวดลาย สี เครื่องแต่งกาย และท่าทางการแสดง ล้วน
สะท้อนค่านิยม ความเชื่อ และสุนทรียศาสตร์แบบหมิ่นหนานได้รับการสืบทอด บอกต่อ ในบริบทของโลกยุคดิจิตอล หุ่นไม้
เมืองจางโจว สามารถกลายเป็นรากฐานของการออกแบบแอนิเมชันที่มีเอกลักษณ์และความหมายทางวัฒนธรรม งานวิจัยนี้จึง
มีเป้าหมายที่จะศึกษาการสกัดและแปลยีนทางวัฒนธรรมเหล่านี้สู่การออกแบบแอนิเมชันร่วมสมัย เพื่อสร้างสะพานเชื่อม
ระหว่างศิลปะพื้นบ้านและเทคโนโลยีดิจิทัล ตลอดจนสร้างรูปแบบใหม่ของ การฟื้นชีวิตวัฒนธรรมผ่านการออกแบบที่ยั่งยืน
และมีส่วนร่วม 

 

วัตถุประสงคก์ารวิจัย  
1) เพื่อศึกษากระบวนการสกัดและจำแนกยีนทางวัฒนธรรมของศิลปะหุ่นไม้เมืองจางโจวในเชิงภาพลักษณ์ รูปแบบ 

และจิตวิญญาณ 
2) เพื่อพัฒนาแนวทางการแปลงยีนทางวัฒนธรรมเหล่านี้สู่การออกแบบแอนิเมชันในสื่อดิจิทัล 
3) เพื่อเสนอแบบจำลองเชิงแนวคิดของการเชื่อมโยงระหว่างมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมกับเทคโนโลยีการ

ออกแบบสมัยใหม่ 
 

กรอบแนวคิด / ทฤษฎีในการวิจัย 
1) ทฤษฎียีนทางวัฒนธรรม (Cultural Gene Theory) อธิบายว่าความต่อเนื่องของวัฒนธรรมมีพื้นฐานอยู่บนรหัส

พันธุกรรมทางสังคม ซึ่งถ่ายทอดผา่นสัญลักษณ์ รูปแบบ ศิลปะ และค่านิยมของชุมชน (Wang Youjian, 2021) แนวคิดนี้ต่อ
ยอดจากทฤษฎมีีม (Meme) ของ Dawkins (1976) ที่มองว่าวัฒนธรรมแพร่ขยายผ่านการเลียนแบบและการสืบทอด
เชิงสัญญะ 

2) ทฤษฎีการแปลงวัฒนธรรมเชิงดิจิทัล (Digital Cultural Translation) เสนอโดย Homi Bhabha (1994) และ
นักวิชาการร่วมสมัยหลายคน ว่าการถ่ายทอดวัฒนธรรมในบริบทใหม่ย่อมเกิดการ แปลและรื้อสร้างความหมาย ซึ่งในกรณีนี้คือ
การแปลงศลิปะหุ่นไม้ให้กลายเป็นประสบการณ์ทางภาพและเสยีงในสื่อดิจิทัล 

3) แนวคิดการออกแบบเชิงอนุรักษ์สร้างสรรค์ (Creative Conservation Design)  ซึ่งมองว่าการอนุรักษ์วัฒนธรรม
ไม่ใช่การรักษารูปแบบเดิมไวเ้ท่านัน้ แต่คือการใช้การออกแบบเป็นเครื่องมือในการต่อชีวิตให้กับมรดกวัฒนธรรม (Lin & 
Zhuo, 2019) 

 
 

Figure 1: Theoretical Framework (Lin Xu, 2024) 



 

4 

 

หัวใจของกรอบนี้คือการบูรณาการ 3ทฤษฎี คือ ทฤษฎียีนทางวัฒนธรรม ทฤษฎีการแปลงวัฒนธรรมเชิงดิจิทัล และ
แนวคิดการออกแบบเชิงอนุรักษ์สร้างสรรค์ เพื่อวิเคราะห์และถอดรหัสองค์ประกอบทางวัฒนธรรม การแปลและรื้อสร้าง
ความหมายในโลกดจิิทัล ซึ่งจะนำไปสู่การฟื้นคืนชีวิตให้มรดกทางวัฒนธรรมมีบทบาทใหม่ในโลกปัจจบุันโดยไม่สญูเสียอัต
ลักษณ ์

 

ระเบียบวิธีวิจัย (Research Methodology) 
งานวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ ที่มุ่งทำความเข้าใจและตีความยีนทางวัฒนธรรม ของโรงละครหุ่นไม้เมืองจางโจว

ในฐานะมรดกทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ และศึกษากระบวนการแปลงคุณค่าดังกล่าวสู่สื่อดิจิทัลผ่านมุมมองการออกแบบ
แอนิเมชัน งานวิจัยนี้ใช้วิธีวิเคราะห์เชิงตีความโดยอาศัยกรณีศึกษาเฉพาะ เพื่อให้ได้ข้อมูลเชิงลึกท้ังด้านศิลปะ วัฒนธรรม และ
กระบวนการออกแบบ 

1) การเก็บรวบรวมข้อมูล 
การศึกษาข้อมูลเอกสาร  
รวบรวมและวิเคราะห์ตำรา เอกสาร และงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับศิลปะหุ่นไม้ การออกแบบแอนิเมชัน และแนวคิดยีน

ทางวัฒนธรรม ศึกษากฎหมาย นโยบาย และกรอบแนวทางของรัฐบาลจีนเกี่ยวกับการคุ้มครองมรดกทางวัฒนธรรมที่จับต้อง
ไม่ได้ เพื่อทำความเข้าใจบริบทของการฟื้นฟูเชิงระบบ 

การเก็บข้อมูลภาคสนาม  
ดำเนินการสัมภาษณ์เชิงลึกกับศิลปิน ช่างหุ่น และผู้สืบทอดศิลปะหุ่นไม้ในมณฑลฟูเจี้ยน สังเกตการแสดงจริงใน

พื้นที่ พร้อมบันทึกภาพนิ่งและวิดีโอ เพื่อวิเคราะห์องค์ประกอบทางศิลปะ การเคลื่อนไหว และการใช้สื่อประกอบการแสดง 
วิเคราะห์โครงสร้างทางศิลปะของหุ่นไม้ ได้แก่ หัวหุ่น เสื้อผ้า เครื่องแต่งกาย เครื่องประกอบฉาก ลวดลาย สี ดนตรี 

และเสียงบรรยาย วิเคราะห์เชิงสัญญะเพื่อถอดรหัสคุณค่าทางวัฒนธรรมที่ซ่อนอยู่ในสัญลักษณ์ทางศิลปะ 
 

การวิเคราะห์ข้อมูล 
ข้อมูลถูกจำแนกเป็น 2 ประเภทของยีนทางวัฒนธรรม ได้แก่  ยีนชัดแจ้ง คือ รูปแบบที่มองเห็นได้ เช่น ศีรษะหุ่น 

เสื้อผ้า เครื่องดนตรี ลวดลาย และสียีนแฝงเร้น หมายถึง คุณค่า ความเชื่อ ค่านิยม และจิตวิญญาณของศิลปะ ทั้งสองมิติถูก
วิเคราะห์ด้วยกรอบ “สามขั้นตอน” คือ การสกัด การถอดรหัส และการแปลงสู่สื่อดิจิทัล เพื่อสร้างฐานข้อมูลต้นแบบสำหรับ
การออกแบบแอนิเมชันในอนาคต 

 

ผลการวิจัย 
พัฒนาการทางประวัติศาสตร์ของโรงละครหุ่นไม้เมืองจางโจว 
โรงละครหุ่นไม้เมืองจางโจว หรือ “ปาเก๋า” เป็นศิลปะการแสดงพื้นบ้านสำคัญของมณฑลฟูเจี้ยน ที่ได้รับการขึ้น

ทะเบียนเป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ระดับชาติของจีนตั้งแต่ปี พ.ศ. 2549 มีประวัติยาวนานกว่าพันปี สืบเนื่องมา
ตั้งแต่ราชวงศ์ซ่งตอนใต้ โดยมีรากฐานจากราชวงศ์จิ้น และรุ่งเรืองสูงสุดในสมัยหมิง ต่อมาได้แพร่กระจายไปยังไต้หวันและ
เอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ความโดดเด่นของศิลปะนี้อยู่ที่เทคนิคการเชิดหุ่นที่ละเอียดอ่อน การออกแบบตัวละครสมจริง และ
การดำเนินเรื่องที่มีชีวิตชีวา ตัวละครแบ่งออกเป็นหกประเภท ได้แก่ ตัวชาย ตัวหญิง ตัวนักรบ ตัวเทพเจ้า ตัวอสูร และตัว
ประกอบ โดยไม่มีตัวตลกแบบง้ิวท่ัวไป 

ในสมัยราชวงศ์ชิงจนถึงยุคสาธารณรัฐ หุ่นไม้เมืองจางโจวเจริญถึงขีดสุด ทั้งในด้านจำนวนคณะศิลปินและความนิยม
ในหมู่ประชาชน มีการแบ่งสำนักสำคัญออกเป็นสองสายคือ สำนักฝูชุนและสำนักฝูซิง ทั้งสองต่างแข่งขันและพัฒนาเทคนิคการ
เชิดให้ซับซ้อนยิ่งขึ้น ศิลปินสำคัญในยุคนั้น เช่น เจิ้งฝูหลา และหยางเซิง ได้ยกระดับการแสดงให้มีความลุ่มลึกทางอารมณ์และ



 

5 

 

สุนทรียะมากข้ึน ส่งผลให้ศิลปะหุ่นไม้เมืองจางโจวกลายเป็นศิลปะพื้นบ้านท่ีมีชื่อเสียงระดับประเทศ หลังการก่อตั้งสาธารณรัฐ
ประชาชนจีน ศิลปะการแสดงหุ่นไม้ได้รับการฟื้นฟูและสนับสนุนจากภาครัฐ แต่เมื่อสื่อสมัยใหม่ เช่น โทรทัศน์ อินเทอร์เน็ต 
และวิดีโอสั้น เข้ามามีบทบาท การบริโภคทางวัฒนธรรมของสังคมก็เปลี่ยนแปลงไปอย่างสิ้นเชิง ความนิยมในการชมการแสดง
สดลดลง ศิลปินรุ่นใหม่ขาดความสนใจในการสืบทอด ขณะที่รายได้จากการแสดงลดลงอย่างต่อเนื่อง ทำให้หุ่นไม้เมืองจางโจว 
ตกอยู่ในภาวะถดถอย 

การพัฒนาเทคโนโลยีดิจิทัลและการออกแบบแอนิเมชันได้เปิดแนวทางใหม่ในการอนุรักษ์และฟื้นฟูมรดกนี้ หุ่นไม้ใน
ฐานะสื่อภาพเคลื่อนไหวเชิงสัญลักษณ์มีศักยภาพสูงในการแปลงสู่สื่อรว่มสมัยผ่านการตคีวามใหม่ ท้ังในแง่รูปแบบ สีสัน เครื่อง
แต่งกาย และโครงสร้างการเล่าเรื่อง การออกแบบแอนิเมชันสามารถถ่ายทอดท่วงท่าการเชิดอันเป็นเอกลักษณ์ของหุ่นไม้ให้
กลายเป็นประสบการณ์ทางสายตาในโลกดิจิทัล โดยยังคงรักษาจิตวิญญาณของศิลปะพื้นบ้านไว้ได้ 

 

 

ภาพที ่1. การแสดงโรงละครหุ่นไม้เมืองจางโจว 
ที่มา: Fujian Daily. (n.d.). 

กล่าวได้ว่าการเช่ือมโยงระหว่างหัตถศิลป์ดั้งเดิม กับเทคโนโลยีร่วมสมัย คือแนวทางสำคัญในการต่อชีวิตให้มรดกทาง
วัฒนธรรมของจางโจวกลับมามีบทบาทอีกครั้ง ไม่เพียงในฐานะการแสดงเชิงศิลปะ หากยังเป็นการส่งต่อรหัสวัฒนธรรมของ
ชาวหมิ่นหนานให้ดำรงอยู่ในความทรงจำของผู้คนยุคใหม่ ผ่านการตีความในรูปแบบสื่อดิจิทัลที่เข้าถึงได้ กว้างขึ ้น ทั้งใน
ระดับประเทศและนานาชาติ 

 

คุณค่าทางธุรกิจของศิลปะหุ่นไม้เมืองจางโจว 
ศิลปะหุ่นไม้เมืองจางโจวได้เดินทางไกลจากเวทีพื้นบ้านของชาวหมิ่นหนานไปสู่สื่อร่วมสมัยในไต้หวัน และกลายเป็น

ตัวอย่างสำคัญของการเปลี่ยนผ่านจากศิลปะการแสดงแบบดั้งเดิมสู่สือ่ดิจิทัล ด้วยประวัติยาวนานหลายศตวรรษ หุ่นไม้ไม่เพียง
ฝังรากลึกอยู่ในวิถีชีวิตของผู้คน แต่ยังพัฒนาเป็นอุตสาหกรรมวัฒนธรรมที่มีคุณค่าทางเศรษฐกิจสูง ผ่านการเล่าเรื่องที่มีเสน่ห์ 
การสร้างตัวละครที่มีเอกลักษณ์ และการใช้ภาพเชิงสัญลักษณ์ที่เข้าถึงอารมณ์ผู้ชมทุกวัย  ในไต้หวัน ศิลปินและผู้ผลิตไดพ้ัฒนา
หุ่นไม้ให้ก้าวพ้นจากกรอบดั้งเดิม ด้วยการผสมผสานเทคนิคภาพยนตร์สมัยใหม่ เช่น การถ่ายทำภาพความละเอียดสูง เทคนิค
พิเศษทางภาพ การออกแบบสตอรีบอร์ด และการทำดนตรีประกอบ ส่งผลให้หุ่นไม้กลายเป็นสื่อท่ีมีชีวิตและทรงพลังทางศิลปะ 
ทั้งยังเปิดตลาดใหม่ในระดับนานาชาติ ตัวอย่างที่โดดเด่นคือผลงาน “ตำนานศิลาศักดิ์สิทธิ์” ซึ่งถูกยกย่องว่าเป็น “ทอยสตอรี่
แห่งจีน” ท่ีสามารถผสานศิลปะหุ่นไม้เข้ากับการเล่าเรื่องแบบแอนิเมชันได้อย่างลงตัว ท้ังในเชิงศิลปะและเชิงพาณิชย์ 

กระบวนการพัฒนาเชิงธุรกิจของศิลปะหุ่นไม้ไม่ได้หยุดอยู่แค่การเผยแพร่ผ่านวิดีโอหรือโรงภาพยนตร์เท่านั้น แต่ได้
ขยายไปสู่ระบบห่วงโซ่อุตสาหกรรมวัฒนธรรมครบวงจร เช่น การผลิตภาพยนตร์ ดนตรี การแสดงสด สินค้าวัฒนธรรม และ



 

6 

 

การบริหารสิทธิ์เชิงพาณิชย์ จนเกิดเป็นแบรนด์วัฒนธรรมที่ได้รับการยอมรับทั้งในและต่างประเทศ การผสมผสานเทคโนโลยี
ใหม่อย่างสื่อเสมือนจริง (VR) ยังช่วยให้ผู้ชมสามารถมีส่วนร่วมกับการแสดงในมุมมองแบบผู้เชิดหุ่นได้โดยตรง เพิ่มทั้งความ
สมจริงและคุณค่าในการเรียนรู้เชิงวัฒนธรรม 

การปรับตัวของหุ่นไม้เมืองจางโจวจึงมิใช่เพียงการเปลี่ยนรูปลักษณ์ภายนอก แต่เป็นกระบวนการ สกัดและเขา้รหัส
ใหม่ของยีนวัฒนธรรม ที่สะท้อนความสามารถของศิลปะพื้นบ้านในการอยู่รอดและเติบโตท่ามกลางยุคดิจิทัลได้อย่างทรงพลัง 
เป็นตัวอย่างสำคัญของการเปลี่ยนแปลงจากศิลปะพื้นบ้านสู่ อุตสาหกรรมวัฒนธรรมเชิงสร้างสรรค์ ที ่สร้างทั้งมูลค่าทาง
เศรษฐกิจและอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมในเวลาเดียวกัน 

 

คุณค่าทางวัฒนธรรมของศิลปะหุ่นไม้เมืองจางโจว 
ศิลปะหุ่นไม้เมืองจางโจวเป็นศิลปะหุ่นเชิดท่ีทรงคุณค่าของภาคใต้จีน มีประวัติยาวนานตั้งแต่สมัยหมิงและชิง เติบโต

ขึ้นบนรากฐานวัฒนธรรมหมิ่นหนาน อันสะท้อนทั้งความเชื่อพื้นบ้าน คติธรรมทางศีลธรรม และปรัชญาการดำเนินชีวิตขอ ง
ชาวบ้าน ศิลปะแขนงนี้เป็นผลรวมของภูมิปัญญาเชิงสุนทรียะและความคิดสร้างสรรค์ของประชาชนผู้สร้างงาน จนได้รับรางวัล
เหรียญทองจากเทศกาลหุ่นโลกครั้งที่สอง และเป็นคณะหุ่นเชิดจีนชุดแรกที่เดินทางแสดงในยุโรป นับเป็นหลักหมุดสำคัญของ
มรดกวัฒนธรรมจีนบนเวทีโลก (Lin Xu, 2022) คุณค่าทางวัฒนธรรมของหุ่นไม้เมืองจางโจวปรากฏทั้งในด้านการอนุรักษ์
ประวัติศาสตร์และการสืบทอดวัฒนธรรม เป็นสื่อบันทึกเรื่องเล่าพื้นบ้าน ตำนาน วีรบุรุษ และคติธรรมทางศาสนา ทำหน้าที่
เหมือนประวัติศาสตร์ปากเปล่า ที่เก็บรักษาความทรงจำร่วมของชุมชน อีกทั้งยังมีบทบาทสำคัญในชีวิตสังคมดั้งเดิม ใช้ในการ
เฉลิมฉลอง งานศพ และพิธีกรรมทางศาสนา ถ่ายทอดค่านิยมแห่งคุณธรรม ความกตัญญู และความยุติธรรม ซึ่งช่วยสร้าง
ระเบียบทางจิตใจและจริยธรรมของผู้คน  ในด้านศิลปหัตถกรรม หุ่นไม้เมืองจางโจวแสดงถึงความชำนาญระดับสูง ทั้งในการ
แกะสลักใบหน้าที่มีสัดส่วนงดงาม การออกแบบเครื่องแต่งกายละเอียดประณีต และจังหวะการเชิดที่เป็นระบบ ถ่ายทอดภูมิ
ปัญญาและสุนทรียศาสตร์แบบจีนอย่างลึกซึ้ง 

ปัจจุบัน หุ่นไม้จางโจวไม่ได้เป็นเพียงการแสดง หากยังเป็นรหัสทางวัฒนธรรมที่สามารถถอดรหัสใหม่ผ่านการ
ออกแบบดิจิทัล ภาพยนตร์ หรือเกม เพื่อให้มรดกนี้ดำรงอยู่ในรูปแบบร่วมสมัย ศิลปะหุ่นไม้จึงไม่เพียงเป็นสมบัติทางศิลป์ของ
ภูมิภาคหมิ่นหนาน แต่ยังเป็นมรดกวัฒนธรรมที่มีศักยภาพในการสร้างแรงบันดาลใจและส่งต่ออัตลักษณ์จีนสู่อนาคตอย่าง
ยั่งยืน 

การจำแนกยีนทางวัฒนธรรมของศิลปะหุ่นไม้เมืองจางโจว 
ศิลปะหุ่นไม้เมืองจางโจวเป็นองค์ประกอบสำคัญของวัฒนธรรมท้องถิ่นมณฑลฟูเจี้ยนที่สะท้อนทั้งความเชื่อพื้นบา้น 

จิตวิญญาณร่วม ค่านิยมความงาม และภูมิปัญญาช่างฝีมือในระดับสูง แนวคิดยีนทางวัฒนธรรม อธิบายได้ว่า มรดกทางศิลปะ
เช่นนี้ประกอบด้วยยีนสองประเภท คือ ยีนชัดแจ้งรูปธรรมที่รับรู้ได้ผ่านประสาทสัมผสั และ ยีนแฝงเร้น เนื้อหาทางจิตวิญญาณ 
ความหมายเชิงสัญลักษณ์ และค่านิยมภายใน ทั้งสองมิติเป็นกลไกคู่ท่ีร่วมกันสร้างระบบนิเวศทางวัฒนธรรมของหุ่นไม้เมืองจาง
โจว และเป็นรากฐานสำหรับการประยุกต์สู่สื่อดิจิทัลในอนาคต (Li Yangjing, 2023) 

1. ยีนชัดแจ้ง (Explicit Cultural Genes) 
1.1 ยีนกลุ่มนี้คือสิ่งที่ผู้ชมสามารถรับรู้ได้โดยตรง ทั้งทางสายตา การได้ยิน และการสัมผัส เป็นช้ันผิวของวัฒนธรรมที่

ทำหน้าที่ดึงดูดความสนใจและสร้างการจดจำทางสุนทรียะ ประกอบด้วย 
 



 

7 

 

 

ภาพที ่2. ช่างฝีมือชาวจีนกำลังแกะสลักหัวหุ่นไม้เมืองจางโจว 
ที่มา: Fujian Daily. (n.d.). 

1.2 การออกแบบตัวละครและการแกะสลักศีรษะหุ่นเน้นสัดส่วนเกินจริง เส้นสายชัดเจน สีสันสด และการแสดง
อารมณ์ที่ชัดเจนผ่านโครงหน้า ตัวละครแต่ละแบบ เช่น แม่ทัพผู้ซื่อสัตย์ วายร้าย ผู้หญิงงาม หรือนักพรต ถูกจำแนกด้วย
ลักษณะใบหน้าและลวดลายการแต่งหน้า สะท้อนแนวคิด “ใบหน้าคือบุคลิก” ตามปรัชญาการแสดงของจีน 

1.3 เครื่องแต่งกายและลวดลายศิลป์ใช้เทคนิคปักผ้าจางโจว (Zhang embroidery) สีสันจัดจ้านและลายละเอียด
ซับซ้อน เป็นทั้งเครื่องประดับและสัญลักษณ์ของเอกลักษณ์ท้องถิ่น 

1.4 อุปกรณ์ประกอบฉากและเวทีแสดงเช่น ดาบ ม้าเกราะ เสลี่ยง ผ้าม่าน และฉากขนาดย่อม ล้วนเป็นส่วนสำคัญ
ของพื้นที่การแสดงที่สะท้อนบรรยากาศและสุนทรียภาพของท้องถิ่น 

1.5 ทำนองดนตรีและจังหวะการเคลื่อนไหวใช้โครงสร้างดนตรีจากงิ้วเซียงแห่งจางโจว โดยเฉพาะการประสาน
ระหว่างเสียงฆ้องกลองกับจังหวะการเชิดหุ่นในฉากต่อสู้ สร้างความงามทางโสตทัศน์ท่ีเป็นเอกลักษณ์ 

ยีนชัดแจ้งเหล่านี้ถือเป็นฐานข้อมูลภาพและเสียงที่สามารถประมวลผลในสื่อดิจิทัลได้โดยตรง เหมาะสำหรับการ
พัฒนาโมเดลสามมิติ การสร้างพื้นผิว และการออกแบบแอนิเมชันท่ีคงไว้ซึ่งลักษณะของศิลปะดั้งเดิม 

 

 
 

ภาพที ่3. ตัวละครหุ่นไม้เมืองจางโจว ซึ่งสะท้อนระบบการออกแบบตัวละครเชิงสัญญะ 
ที่มา:People’s Daily Online. (2018). 

 

2. ยีนแฝงเร้น (Implicit Cultural Genes) 

ยีนประเภทนี้คือเนื้อหาทางความคิดและคุณค่าที่ฝังลึกอยู่ในโครงสร้างเรื่องและวิถีการแสดง ไม่สามารถรับรู้ได้
โดยตรง แต่เป็นจิตวิญญาณที่ทำให้หุ่นไม้ยังคงมีชีวิตทางวัฒนธรรม ได้แก่ 



 

8 

 

2.1 จริยธรรมและค่านิยมท้องถิ่นหุ่นไม้สะท้อนคติขงจื๊อ เช่น ความจงรักภักดี ความกตัญญู ความซื่อสัตย์ และการ
ลงโทษคนช่ัว ส่งเสริมคุณธรรมในสังคมหมิ่นหนาน 

2.2 ศรัทธาและพิธีกรรมพื้นบ้านศิลปะหุ่นไม้มีรากจากความเช่ือเรื่องเทพเจ้า โดยเฉพาะเจ้าแม่มาจู่และการบูชาดาว
พลูโต ซึ่งถูกแทรกอยู่ในบทละครและแรงจูงใจของตัวละคร 

2.3 วัฒนธรรมครูศิษย์และการถ่ายทอดข้ามรุ่น เทคนิคการเชิดหุ่น ดนตรี และบทพูดถ่ายทอดด้วยปากต่อปาก แฝง
ด้วยจริยธรรมแห่งการเคารพครูและการเรียนรู้เชิงจิตวิญญาณ 

2.4 จิตวิญญาณของตัวละครและการแสดงอารมณ์ร่วม คำพูดและการตัดสินใจของตัวละครในยามคับขันสะท้อน
จิตสำนึกทางสังคมและอุดมคติของคนในแต่ละยุค 

2.5 ยีนแฝงเร้นเหล่านี้เป็นรากฐานของจิตวิญญาณแห่งศิลปะ และสามารถถ่ายทอดในสื่อดิจิทัลผ่านการออกแบบ
โครงสร้างเรื่อง ตัวละครดิจิทัล และการจำลองพฤติกรรม เพื่อคงไว้ซึ่งความหมายเชิงคุณค่าของหุ่นไม้ดั้งเดิม 

 

 
 

ภาพที ่4. การถ่ายทอดองค์ความรู้แบบครู–ศิษย์ของศลิปะหุ่นไม้เมอืงจางโจว ภาพโดย Shine News (n.d.)  
 

3. ความสัมพันธ์ของยีนทั้งสองระบบ 
การจำแนกยีนทั้งสองประเภทช่วยให้เข้าใจมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมอย่างเป็นระบบ และเป็นพื้นฐานทาง

วิทยาศาสตร์สำหรับการออกแบบและถ่ายทอดศิลปะหุ่นไม้สู่โลกดิจิทัล การสกัด การถอดรหัส และการแปลงสื่อของยีนทั้งสอง
แบบ จะทำให้เกิดการสร้างสรรคซ์้ำอย่างยั่งยืน ศิลปะหุ่นไม้เมืองจางโจวจึงไม่ไดเ้พียงคงอยู่ในฐานะการแสดง หากแต่กลายเปน็ 
ระบบรหัสวัฒนธรรมที่มีชีวิตซึ่งสามารถปรับตัวและสื่อสารได้ในยุคเทคโนโลยีร่วมสมัย อันเป็นแนวทางสำคัญของการฟื้นฟู
มรดกทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ในศตวรรษที่ 21 
 

การแปลยีนทางวัฒนธรรมสู่การออกแบบแอนิเมชันดิจิทัล 
 

การออกแบบแอนิเมชันถือเป็นแนวทางสำคัญในการแปลและตีความยีนทางวัฒนธรรมของศิลปะหุ่นไม้เมืองจางโจวสู่
โลกดิจิทัล โดยมุ่งเน้นการสกัดสัญลักษณ์ทางสายตา ลักษณะการเคลื่อนไหว สีสัน เครื่องแต่งกาย และอุปกรณ์ประกอบฉาก
จากยีนชัดแจ้ง เพื่อนำมาพัฒนาเป็นฐานข้อมูลทรัพยากรวัฒนธรรมดิจิทัลและแนวทางการออกแบบใหม่ท่ียังคงรักษาอัตลักษณ์
ของศิลปะพื้นบ้าน ในขณะเดียวกันก็เปิดพื้นท่ีให้เกิดนวัตกรรมในสื่อร่วมสมัย 

 

1. การออกแบบการแสดงออกของตัวละคร 
ศิลปะหุ่นไม้เมืองจางโจวมีเอกลักษณ์ชัดเจนในด้านการแกะสลักใบหน้าหุ่น ซึ่งเน้นการขยายสัดส่วนและการสื่อ

อารมณ์ผ่านรายละเอียดเล็กน้อย เช่น รูปคิ้ว ดวงตา และริมฝีปาก โดยยึดหลักสุนทรียศาสตร์แบบจีนที่ว่า “รูปหน้าเป็นภาพ
แทนของจิตใจ” ตัวละครแต่ละประเภท เช่น เซิง (ตัวชาย), ตัน (ตัวหญิง), ฮวาเหลียน (ตัวหน้าวาดลาย), เสินเต้า (ตัวเทพ), 



 

9 

 

จิงกุ้ย (วิญญาณ) และจาเจียว (ตัวอื่น ๆ) ต่างมีลักษณะทางอารมณ์เฉพาะตัว เช่น คิ้วตรงสื่อถึงความซื่อสัตย์ ดวงตาแบบหงส์
แสดงถึงความเด็ดเดี่ยว ส่วนตาลู่หรือตาโค้งลงสื่อถึงความเจ้าเล่ห์หรือโศกเศร้า การออกแบบเชิงลักษณะเช่นนี้สามารถต่อยอด
สู่ระบบฐานข้อมูลอารมณ์ดิจิทัล สำหรับตัวละครในแอนิเมชัน เพื่อให้โปรแกรมสามารถเรียกใช้การแสดงออกแบบมีระบบและ
สอดคล้องกับบริบททางอารมณ์ของเรื่อง 

 

2. การออกแบบเคร่ืองแต่งกายของตัวละคร 
เสื้อผ้าของหุ่นไม้จางโจวไม่ได้เป็นเพียงเครื่องประดับภายนอก แต่เป็นตัวแทนของสถานะ สัญลักษณ์ทางชนช้ัน และ

บุคลิกภาพ ตัวอย่างเช่น เสื้อคลุม “หมาง” ใช้ลายมังกรและการปักทอง หมายถึงอำนาจของจักรพรรดิ ส่วนชุด “ข้าว” ซึ่งเป็น
เครื่องแต่งกายของแม่ทัพ มีแรงบันดาลใจจากลวดลายหน้าสัตว์ในภาชนะสำริดยุคซางและโจว สื่อถึงพลังและอำนาจ ขณะที่
ชุด “เจ๋อ” ของขุนนางพลเรือนมีสีเรียบและลวดลายน้อย แสดงถึงความเรียบง่ายและภูมิฐาน การรักษาความสมมาตรและ
ความละเอียดของการตัดเย็บแม้ในขนาดย่อมเป็นสิ่งท่ีสะท้อนภูมิปัญญาช่างฝีมือท้องถิ่น 

เมื่อเข้าสู่กระบวนการดิจิทัล การจำลองผ้าและลวดลายเหล่านี้สามารถทำได้ผ่านเทคนิคการสร้างแบบจำลองสามมิติ 
การสร้างพื้นผิว และระบบจำลองการเคลื่อนไหวของผ้า ทำให้เกิดการเคลื่อนไหวที่สมจริงและยังคงไว้ซึ่งอัตลักษณ์ของเครื่อง
แต่งกายดั้งเดิม 

 

3. การออกแบบอุปกรณ์ประกอบฉาก 
อุปกรณ์ในศิลปะหุ่นไม้มีบทบาทมากกว่าการเป็นเพียงของประกอบฉาก หากแต่เป็นสัญลักษณ์ทางเรื่องเล่า ที่

สะท้อนบุคลิกและเจตนาของตัวละคร เช่น หอกทองของแม่ทัพหม่าเชาใน ศึกถงกวน สื่อถึงความกล้าหาญและความซื่อตรง 
หรือดาบใหญ่ของเจียงกันใน เจียงกันขโมยจดหมาย ที่สื่อถึงความเจ้าเล่ห์ การเลือกขนาด รูปร่าง และวัสดุของอุปกรณ์เหล่านี้
ล้วนมีความหมายแฝงเชิงบุคลิกภาพ ในบริบทของแอนิเมชัน อุปกรณ์เหล่านี้สามารถพัฒนาเปน็ โมดูลดิจิทัลที่แยกอิสระจากตวั
ละคร เชื่อมกับระบบโครงกระดูกเสมือน และระบบจำลองแรงฟิสิกส์ เพื่อให้การเคลื่อนไหวของวัตถุเป็นธรรมชาติและสามารถ
นำกลับมาใช้ในฉากต่าง ๆ ได้อย่างยืดหยุ่น 

 

4. การใช้สีและโทนภาพของตัวละคร 
สีเป็นองค์ประกอบหลักของการรับรู้ทางสายตาในแอนิเมชัน มีบทบาททั้งในด้านการบ่งบอกอารมณ์ การสร้างบุคลิก 

และการกำหนดสไตล์โดยรวม ศิลปะหุ่นไม้จางโจวใช้โทนสีตามหลักความตัดกันของแสงและเงา สีตรงข้าม และโทนสีเอกภาพ 
โดยเช่ือมโยงสัญลักษณ์ทางอารมณ์เข้ากับสี เช่น สีแดงสื่อถึงความจงรักภักดีและพลังชีวิต สีน้ำเงินแสดงถึงความมั่นคง ส่วนสี
ดำหมายถึงกลยุทธ์และความลึกลับ การจับคู่สีในหุ่นไม้จึงไม่ใช่เพียงเรื ่องความงาม แต่เป็นการสื่อสารความหมายทาง
วัฒนธรรม 

 

ตัวอย่างเช่น ใน ศึกถงกวน แม่ทัพหม่าเชาถูกแต่งด้วยชุดโทนแดงน้ำเงินแซมทอง เพื่อเน้นความซื่อสัตย์และพลังแห่ง
ความดี ขณะที่ตัวละครโจโฉใช้โทนดำแดงเข้ม แสดงถึงความเฉียบขาดและอำนาจที่แฝงเล่ห์เหลี่ยม กฎการใช้สีเหล่านี้สามารถ
นำมาสร้างฐานข้อมูลจิตวิทยาสีสำหรับการออกแบบตัวละครในแอนิเมชันสมัยใหม่ โดยเชื่อมโยงโทนสีเข้ากับบทบาทและ
อารมณ์ของแต่ละฉาก นอกจากนี้ ระบบสีของศิลปะหุ่นไม้ยังให้คุณค่าแก่การออกแบบฉากในแอนิเมชัน การจัดโทนสีของเวที
และเครื่องแต่งกายสามารถใช้เป็นต้นแบบในการวางแผนภาพรวมของฉาก แสง และอารมณ์ทางภาพ เพื่อให้เกิดความ
กลมกลืนระหว่างตัวละครกับสิ่งแวดล้อม 

 

5. ความหมายเชิงระบบของการแปลยีนทางวัฒนธรรม 



 

10 

 

การสกัดและถอดรหัสยีนทางวัฒนธรรมของศิลปะหุ่นไม้เมืองจางโจวผ่านสื่อแอนิเมชัน มิได้เ ป็นเพียงการจำลอง
รูปลักษณ์ภายนอก แต่คือการฟื้นฟูจิตวิญญาณของงานศิลป์ ผ่านระบบออกแบบที่ผสมผสานเทคนิคดิจิทัลกับคุณค่าทาง
วัฒนธรรมอย่างสมดุล การออกแบบตัวละคร เสื้อผ้า อุปกรณ์ และสีที่ยึดโยงกับรากเหง้าทางศิลปะพื้นบ้าน นำไปสู่การสร้าง 
ภาษาทางภาพร่วมสมัยที่สามารถสื่อสารข้ามวัฒนธรรมได้ในระดับโลก 

กล่าวโดยสรุป การแปลยีนทางวัฒนธรรมสู่แอนิเมชันคือการสร้างสะพานเชื่อมระหว่างอดีตกับอนาคตที่ทำให้มรดก
ทางวัฒนธรรมไม่เพียงคงอยู่ หากแต่เติบโตและสื่อสารได้ในบริบทใหม่ของสังคมดิจิทัลอย่างมีชีวิตชีวา 

 

การค้นพบเชิงวิชาการ  
การศึกษานี้เริ่มจากการสำรวจยีนทางวัฒนธรรมเชิงภาพของศิลปะหุ่นไม้เมืองจางโจว โดยสกัดองค์ประกอบสำคัญ

จากการออกแบบตัวละคร เครื่องแต่งกาย อุปกรณ์ประกอบฉาก และระบบสี แล้วแปลงเข้าสู่กรอบการออกแบบแอนิเมชัน 
พบว่ายีนกลุ่มนี้มีลักษณะเชิงโครงสร้างสูง สามารถแยกหน่วย วิเคราะห์ และทำให้เป็นดิจิทัลได้ จึงยืนยันได้ว่าสุนทรียศาสตร์
ของหุ่นไม้เมืองจางโจวไม่ใช่เพียงมรดกท่ีเล่าเรื่องได้ แต่เป็นมรดกท่ีคำนวณได้และนำไปใช้ซ้ำได้ในระบบสื่อร่วมสมัย 

เมื ่อเพิ ่มมุมมองตามข้อเสนอแนะด้านเทคโนโลยี พบว่ากระบวนการแปลสู ่ดิจิทัลสามารถนิ ยามเป็นสายงาน 
(pipeline) ที่ตรวจสอบได้ ได้แก่ (1) การสกัดรูปทรงและลวดลายด้วยการสร้างแบบจำลองสามมิติหรือการสแกน (2) การ
วิเคราะห์ลวดลายและสีด้วยการจัดโครงสร้างข้อมูลภาพเพื่อสร้างคลังรูปแบบ และ (3) การป้อนข้อมูลดังกล่าวเข้าสู่
กระบวนการออกแบบแอนิเมชันเชิงพารามิเตอร์ วิธีนี้ช่วยให้ลายปักจางโจวหรือโครงหน้าหุ่นไม่ได้ถูกนำไปใช้ในระดับประดับ
ตกแต่งเท่านั ้น แต่ถูกยกระดับให้เป็นทรัพยากรเชิงออกแบบที่เรียกใช้ซ้ำได้ในระบบดิจิทัล เหมาะต่อการต่อยอดในงาน 
animation design และ heritage informatics 

เมื่อเปรียบเทียบกับงานที่เน้นเพียงการต่อยอดผลิตภัณฑ์ งานนี้แสดงให้เห็นช่องว่างทางวรรณกรรมอย่างชัดเจนว่า 
การอนุรักษ์ท่ียึดวัฒนธรรมเป็นศูนย์กลางต้องเริ่มจากการทำให้รหัสวัฒนธรรม ถูกทำให้มีโครงสร้างก่อน แล้วจึงค่อยออกแบบ
เชิงสร้างสรรค์ภายหลัง จึงอาจกล่าวได้ว่าผลการศึกษาในครั้งนี้ได้วางฐานของต้นแบบโมเดลดิจิทัลของมรดกภูมิปัญญา ที่มี 4 
ชั้นคือ ยีนชัดแจ้ง ยีนแฝงเร้น ยีนการเคลื่อนไหว และสายงานเทคโนโลยีรองรับ ซึ่งทำให้มรดกทางวัฒนธรรมของหุ่นไม้เมือง
จางโจวถูกเชื่อมต่อเข้ากับเทคโนโลยีออกแบบสมัยใหม่ได้ทั้งในมิติการวิจัยเชิงวิชาการและการประยุกต์ใช้จริงในสื่อดิจิทัลยุค
ใหม ่

อภิปรายผล 
บทอภิปรายนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อสรุปและตีความคุณค่าของการวิจัย โดยเปลี่ยนจากการวิเคราะห์เฉพาะกรณีศึกษา

ของหุ่นไม้จางโจวไปสู่ข้อสรุประดับแนวคิด ซึ่งมีนัยยะสำคัญต่อวงกว้างของสาขา Digital Heritage และ Applied Cultural 
Design 

การมีส่วนร่วมทางทฤษฎีและระเบียบวิธี: จากแนวคิดนามธรรมสู่กรอบเชิงปฏิบัติการ 
งานศึกษาด้าน Digital Heritage ก่อนหน้าโดย UNESCO (2003) และ Tsai (2020) มักเน้นการอนุรักษ์และการ

ถ่ายทอดมรดกทางวัฒนธรรมในฐานะคุณค่าที่ต้องรักษาผ่านการบันทึก การจัดแสดง และการสร้างการรับรู้เชิงสังคม อย่างไรก็
ตาม งานเหล่านี้ยังคงจำกัดมรดกไว้ในสถานะของเนื้อหาทางวัฒนธรรมมากกว่าการมองมรดกในฐานะระบบข้อมูลที่สามารถ
นำไปใช้ต่อได้เชิงออกแบบ 

ผลการวิจัยนี้ขยายกรอบดังกล่าวโดยยกระดับแนวคิดยีนทางวัฒนธรรมจากการเป็นอุปมาเชิงมานุษยวิทยา ไปสู่
กรอบการเข้ารหัสที่สามารถแปลเป็นโครงสร้างข้อมูลและนำไปประมวลผลเชิงคอมพิวเตอร์ได้ ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของ 
Digital Heritage ในมิติที่ก้าวไปไกลกว่าการทำ digital documentation งานวิจัยนี้จึงมีความใกล้เคียงกับแนวคิดheritage 
as knowledge systemมากกว่าการมองมรดกเป็นวัตถุคงที่ (UNESCO, 2003) 



 

11 

 

 
เมื ่อเปรียบเทียบกับงานด้านการออกแบบเชิงวัฒนธรรมที่มักใช้การเลียนแบบเชิงรูปแบบหรือการอ้างอิงเชิง

สัญลักษณ์ (Bourriaud, 2002) งานวิจัยนี้แสดงให้เห็นว่าการฟื้นคืนชีวิตของศิลปะหุ่นไม้ไม่ควรถูกจำกัดอยู่ที ่การทำซ้ำ
ภาพลักษณ์แต่ควรพัฒนาเป็นแบบจำลองข้อมูลทางวัฒนธรรมที่สามารถเรียกใช้ วิเคราะห์ และต่อยอดได้ ซึ่งเป็นการขยาย
กรอบ มรดกที่ถูกแปลงให้อยู่ในรูปแบบดิจิตอลและการนำความรู้ทางวัฒนธรรมมาใช้เป็นฐานการออกแบบไปสู่การออกแบบ
เชิงระบบและเชิงความรู้ 

นอกจากนี้ การใช้เทคโนโลยี Motion Capture เพื่อบันทึกยีนแห่งการเคลื่อนไหว ยังช่วยเติมเต็มช่องว่างที่งาน
ศึกษาด้านมรดกทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้มักละเลย คือ การบันทึกความรู้เชิงกายสำนึกซึ่งสอดคล้องกับข้อเสนอของ 
Gibson (1979) ที่ช้ีว่าการรับรู้และการกระทำเป็นระบบเดียวกัน มิใช่เพียงข้อมูลภาพน่ิงหรือข้อความ 

 

นัยยะเชิงปฏิบัติการและนโยบายการอนุรักษ์สู่การสร้างคุณค่าใหม่ 
ในระดับเชิงปฏิบัติ งานวิจัยนี้มีความสอดคล้องกับงานของ Meng (2023) และ Cao et al. (2024) ที่ช้ีให้เห็นความ

จำเป็นของการสร้างโมเดลการพัฒนาอย่างยั่งยืนสำหรับพื้นที่และวัฒนธรรมในบริบทหลังอุตสาหกรรม อย่างไรก็ตาม งาน
เหล่านั้นยังมุ่งเน้นการประเมินผลและการฟื้นฟูเชิงพื้นที่เป็นหลัก 

กรอบการทำงานที่งานวิจัยนี้เสนอประกอบด้วยขั้นตอนการสกัด วิเคราะห์เชิงโครงสร้าง และการแปลสู่ดิจิทัล ได้
ขยายขอบเขตการอนุรักษ์ไปสู่การสร้าง Digital IP ที่สามารถตอบสนองทั้งนโยบายด้านวัฒนธรรมและการพัฒนาเศรษฐกิจ
สร้างสรรค์ได้พร้อมกัน แนวคิดนี้สอดคล้องกับกรอบของ TEEB (2010) ที่มองคุณค่าทางวัฒนธรรมและนิเวศในฐานะทุนที่
สามารถสร้างมูลค่าได้ หากได้รับการจัดการอย่างเป็นระบบ 

ในเชิงนโยบาย ผลการวิจัยสนับสนุนการเปลีย่นบทบาทของมรดกวัฒนธรรมจากสิ่งที่ต้องปกป้องไปสู่ระบบความรูท้ีม่ี
ชีวิต ซึ่งสามารถสื่อสาร ปรับตัว และเติบโตได้ในสภาพแวดล้อมดิจิทัลร่วมสมัย สอดคล้องกับทิศทางการอนุรักษ์เชิงพลวัตที่ 
UNESCO (2003) เสนอไว้ แต่ขยายไปสู่ระดับการออกแบบและอุตสาหกรรมสร้างสรรค์อย่างเป็นรูปธรรมมากข้ึน 

 

การจัดการกับมิติเชิงรหัสและเชิงเนื้อหา 
เมื่อพิจารณาเชิงเปรียบเทียบ งานออกแบบดิจิทัลจำนวนมากในปัจจุบันมักให้ความสำคัญกับ Visual Code ผ่าน

เทคโนโลยี 3D และระบบประมวลภาพ โดยมุ่งสร้างความสมจริงทางรูปแบบ เป็นหลัก (Zhan & Guo, 2024) อย่างไรก็ตาม 
แนวทางดังกล่าวมักไม่สามารถถ่ายทอดมิติทางจริยธรรม ความเชื่อ และความสัมพันธ์เชิงสังคมของวัฒนธรรมได้อย่างลึกซึ้ง 

ผลการวิจัยนี้เสนอการจัดการยีนทางวัฒนธรรมในสองมิติพร้อมกัน ได้แก่ มิติทางเทคนิค ซึ่งแปลงลักษณะภายนอก 
เช่น รูปทรงหุ่น เครื่องแต่งกาย และสี ให้เป็นสินทรัพย์ดิจิทัลที่ปรับขนาดได้ และมิติทางเนื้อหาและจิตวิญญาณ ซึ่งใช้การสร้าง
แบบจำลองข้อมูลทางวัฒนธรรมและการออกแบบบทเล่าเรื่องแบบโต้ตอบ เพื่อถ่ายทอด Dynamic and Emotional Code 
ของศิลปะหุ่นไม้เมืองจางโจว 

แนวทางนี้สอดคล้องกับมุมมองของ Kaplan และ Kaplan (1989) ที่ชี้ว่าประสบการณ์เชิงความหมายเกิดจากการ
ผสานข้อมูลเชิงรูปธรรมกับโครงสร้างการตีความของผู้รับรู้ ผลการวิจัยจึงยืนยันว่าการถอดรหัสยีนทางวัฒนธรรมสามารถกา้ว
ข้ามการวิเคราะห์เชิงสัญลักษณ์แบบดั้งเดิม และพัฒนาไปสู่การสร้างระบบความหมายที่ใช้งานได้จริงในสื่อดิจิทัลร่วมสมัย 

 
ข้อเสนอแนะ 
งานวิจัยนี้เปิดโอกาสให้ต่อยอดสู่การสร้างโมเดลดิจิทัลของมรดกภูมิปัญญาอย่างเป็นระบบ โดยควรพัฒนา

แบบจำลองทางเทคนิคท่ีเชื่อมโยงระหว่างรหัสวัฒนธรรมกับรหัสคอมพิวเตอร์อย่างชัดเจน เช่น การใช้เทคโนโลยีสแกนสามมิติ 



 

12 

 

การสร้างฐานข้อมูลภาพ และระบบ AI เพื่อเรียนรู้ลักษณะเฉพาะของศิลปะหุ่นไม้ในแต่ละมิติ ทั้งโครงสร้าง รูปแบบ และการ
เคลื่อนไหว เพื่อให้เกิดฐานข้อมูลวัฒนธรรมที่สามารถใช้งานซ้ำได้ในงานออกแบบสื่อร่วมสมัย 

ควรให้ความสำคัญกับการอนุรักษ์ยีนเชิงจลนศาสตร์ของหุ่นไม้ ซึ่งเป็นองค์ประกอบสำคัญที่แสดงถึงชีวิตและจังหวะ
ทางศิลปะ การใช้เทคโนโลยี Motion Capture, Kinematic Simulation หรือ Programmable Animation Systems จะ
ช่วยสร้างฐานข้อมูลท่วงท่าการเชิดและลีลาการแสดงของศิลปินรุ่นเก่าให้กลายเป็นทรัพยากรทางดิจิทัลสำหรับการศึกษาและ
การสร้างสรรค์ในอนาคต 

ผลการศึกษาสามารถนำไปใช้สนับสนุนการดำเนินงานตามยุทธศาสตร์การคุ้มครองมรดกทางวัฒนธรรมที่จับต้อง
ไม่ได้ของจีนและประเทศอื่น ๆ โดยเสนอให้มีการพัฒนา “แพลตฟอร์มฐานข้อมูลยีนทางวัฒนธรรม” ที่เปิดให้สถาบันศิลปะ 
มหาวิทยาลัย และองค์กรท้องถิ่นใช้ร่วมกัน เพื่อสร้างเครือข่ายการเรียนรู้และการออกแบบเชิงวัฒนธรรมที่เข้าถึงได้ 

ควรขยายการศึกษาสู ่การออกแบบแอนิเมชัน ภาพยนตร์ เกม และสื ่อเสมือนจริง โดยทดล องสร้างต้นแบบ 
(prototype) ที่ใช้ยีนทางวัฒนธรรมของหุ่นไม้จางโจวเป็นฐานในการออกแบบ เพื่อทดสอบศักยภาพของแบบจำลองใน
สภาพแวดล้อมจริง ซึ่งจะเป็นการเช่ือมต่อระหว่างศิลปวัฒนธรรมพื้นบ้านกับเศรษฐกิจสร้างสรรค์ยุคดิจิทัล 

ควรพัฒนาแนวคิดเชิงทฤษฎีต่อยอดจากการศึกษานี้ โดยมองว่าการออกแบบเชิงดิจิทัลมิใช่เพียงกระบวนการแปล
หรืออนุรักษ์เท่าน้ัน แต่เป็น “การฟื้นฟูเชิงระบบ” ที่ช่วยให้มรดกทางวัฒนธรรมมีชีวิตในรูปแบบใหม่ สอดคล้องกับแนวคิดของ
การอยู่ร่วมกันระหว่างวัฒนธรรมและเทคโนโลยี (Cultural–Technological Coexistence) 

กล่าวโดยสรุป งานวิจัยนี้ควรได้รับการต่อยอดไปสู่การพัฒนา ต้นแบบระบบข้อมูลวัฒนธรรมที่ใช้เทคโนโลยี
ปัญญาประดิษฐ์และการสรา้งแบบจำลองสามมิติเป็นแกนกลาง เพื่อยกระดับการอนุรักษ์มรดกภูมิปัญญาให้เป็น “ระบบความรู้
เชิงปฏิบัติการ” ที่ท้ังสืบสานความทรงจำของชุมชนและขับเคลื่อนนวัตกรรมในอุตสาหกรรมสร้างสรรค์ได้ในเวลาเดียวกัน. 

 

บรรณานุกรม 
Bhabha, H. K. (1994). The location of culture. Routledge. 
Bourriaud, N. (2002). Relational aesthetics. Les Presses du Réel. 
Chen, C. X. (2021). A review of Zhangzhou glove puppet show studies. Minnan Culture Studies, (3), 101– 

107. 
Chen, H. Y. (2016). An audience-oriented analysis of television-based communication of glove puppet  

theater. Journal of Jimei University (Philosophy and Social Sciences Edition), 19(3), 124–129. 
Chen, J. (2020). Inheritance and performance of Zhangzhou wooden puppet theater in Minnan culture [In  

Chinese]. Fujian Culture Journal, 38(4), 56–62. 
Chen, X. P. (2006). A study on the head modeling art of Quanzhou puppets (Master’s thesis). China  

National Academy of Arts. 
Dawkins, R. (1976). The selfish gene. Oxford University Press. 
Fujian Provincial Department of Culture. (2006). List of national intangible cultural heritage of China.  

Fujian, China. 
Gibson, J. J. (1979). The ecological approach to visual perception. Houghton Mifflin. 
Hong, S. J. (2006). The southern school of glove puppet show: History, characteristics, and artistic value.  

China Drama, (8), 34–36. 
Huang, L. N. (2019). Exploring the historical origins of glove puppet theater. Sichuan Drama, (11), 11–16. 



 

13 

 

Huang, W. Z., & Chen, X. P. (2007). Tracing the stylistic origins of Quanzhou puppet modeling. Decoration,  
(1), 90–91. 

Kaplan, R., & Kaplan, S. (1989). The experience of nature: A psychological perspective. Cambridge  
University Press. 

Li, M., & Zhuang, Q. (2022). Challenges and strategies for the inheritance of Chinese puppet theater as  
intangible cultural heritage. Journal of Art Education, 15(2), 91–99. 

Li, X. T. (2023). A study on the dynamic inheritance of Zhangzhou glove puppet show from the  
perspective of cultural genes (Master’s thesis). Fujian Normal University. 

Liang, J., & Cao, S. S. (2023). Urban IP cultural gene extraction and strategy based on reverse transcription:  
A case study of Ningbo. Design, 22(36), 71–73. 

Lin, W., & Zhuo, M. D. (2019). The inheritance and innovation of national-level intangible heritage:  
Zhangzhou glove puppetry. Journal of Nanjing University of Science and Technology (Social  
Science Edition), 32(1), 70–75. 

Liu, S. (2022). Digital cultural transformation and the inheritance of intangible cultural heritage. Journal of  
Chinese Technology and Culture, 7(1), 24–33. 

Ministry of Culture and Tourism of the People’s Republic of China. (2021). Law of the People’s Republic  
of China on intangible cultural heritage (Revised edition). Beijing: Culture Press. 

State Council of the People’s Republic of China. (2021). Opinions on strengthening the protection of  
intangible cultural heritage. Beijing: Xinhua News Agency. 

UNESCO. (2003). Convention for the safeguarding of the intangible cultural heritage. UNESCO. 
Wang, Y. (2021). Cultural gene extraction and digital design of intangible cultural heritage. Journal of  

Contemporary Culture, 5(6), 88–95. 
Wang, Y. J., & Zhong, Z. Z. (2021). Dilemmas and strategies for ecological protection of intangible cultural  

heritage in southern Jiangxi Hakka from the perspective of cultural gene mapping. Drama House,  
(4), 186–187. 

Xiao, Y. X., Zhang, H. J., Zhang, S. C., et al. (2021). Redesign and implementation of glove puppet robotic  
arm for Minnan culture preservation. Electronic Production, (21), 79–81, 95. 

Yi, R. S. (2023). Application of Zhangzhou glove puppet modeling art in costume design (Master’s thesis).  
Fujian Normal University. 

Zhang, X. (2021). Cultural design and the success of China’s animation industry. Journal of Art and New  
Media, 12(3), 101–110. 

 


