
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Buddhism trough Thai Cultural: Chak Phra 

Tradition, Thod Pha Pa Festival and Long 

Boat Racing Tradition in Surat Thani 

Province 
พระพุทธศาสนาสู่วัฒนธรรมไทยตามประเพณีชักพระ              

การทอดผ้าป่า และการแข่งเรือยาวในจังหวัดสุราษฎร์ธานี 
Author & Corresponding Author*  

Pramaha Suwat Suwatthano Srikaew* 

พระมหาสุวัฒน์ สุวฑฺฒโน ศรีแก้ว* 
Affiliation:  

Faculty of Religion and Philosophy, Mahamakut Buddhist 
University, Thailand. 

คณะศาสนาและปรัชญา สาขาพระพุทธศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหา
มกุฎราชวิทยาลัย ประเทศไทย 
Email:  suwat.sri@student.mbu.ac.th 
 
Article history: 

Received:  19/05/2023, Revised: 13/06/2023,  
Accepted: 25/06/2023, Available online: 01/07/2023 

How to Cite: 
Srikaew, P. S. S. (2023). Buddhism trough Thai Cultural: Chak Phra 
Tradition, Thod Pha Pa Festival and Long Boat Racing Tradition in Surat 
Thani Province. Buddho Journal, 2(3), 37-50 

 
Buddho Journal 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho 

ISSN: 3057-1200 (Online) 

 



 
 

38 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho  

Buddho, Volume 2 No. 3 (July-September 2023) 

 
 

 

 

 
 

Academic Reviwe Articles 

Buddhism trough Thai Cultural: Chak Phra Tradition, 
Thod Pha Pa Festival and Long Boat Racing Tradition in 

Surat Thani Province 
Pramaha Suwat Suwatthano Srikaew* 

พระพุทธศาสนาสู่วัฒนธรรมไทยตามประเพณชีักพระ การทอดผ้าป่า 
และการแข่งเรือยาวในจังหวัดสุราษฎร์ธานี 

พระมหาสุวัฒน์ สุวฑฺฒโน ศรีแก้ว* 
 

Abstract 

This study explores the influence of Buddhism on Thai culture through the 
traditional ceremonies of the Chak Phra festival, the Thot Kathin robe offering, and 
the longboat racing festival in Surat Thani Province. A qualitative research approach 
was employed, incorporating document analysis, in-depth interviews, and field 
observations. The findings reveal that the Chak Phra procession reenacts Buddhist 
history to honor the Buddha’s virtues and foster communal unity. The Thot Kathin 
robe offering reflects the Buddhist principle of dānamaya (generosity), emphasizing 
merit-making and selflessness. Meanwhile, longboat racing, though competitive in 
nature, embodies moral values related to perseverance and solidarity. This study 
highlights that these traditions not only preserve the cultural identity of the people 
of Surat Thani but also serve as a means of propagating Buddhist teachings and 
strengthening community bonds. 

Keywords: Buddhism, Thai culture 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho


 
 

39 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho  

Buddho, Volume 2 No. 3 (July-September 2023) 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มุ่งศึกษาอิทธิพลของพระพุทธศาสนาที่มีต่อวัฒนธรรมไทยผ่านประเพณีชักพระ การ
ทอดผ้าป่า และการแข่งเรือยาวในจังหวัดสุราษฎร์ธานี โดยใช้แนวทางการวิจัยเชิงคุณภาพผ่านการวิเคราะห์
เอกสาร การสัมภาษณ์เชิงลึก และการสังเกตภาคสนาม ผลการศึกษาพบว่า ประเพณีชักพระเป็นการจำลองพุทธ
ประวัติเพื่อรำลึกถึงพุทธคุณและส่งเสริมความสามัคคีของชุมชน ขณะที่การทอดผ้าป่าเป็นการปฏิบัติตามหลักทาน
มัย สะท้อนถึงจิตสำนึกแห่งบุญกุศลและความเสียสละ ส่วนการแข่งเรือยาว แม้มีลักษณะของการแข่งขัน แต่แฝงไป
ด้วยคติธรรมเกี่ยวกับความเพียรพยายามและความสมัครสมานสามัคคี งานวิจัยชี้ให้เห็นว่าประเพณีเหล่านี้ไม่
เพียงแต่รักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชาวสุราษฎร์ธานี แต่ยังเป็นเครื่องมือในการเผยแผ่หลักธรรมคำสอนทาง
พระพุทธศาสนาและเสริมสร้างความสัมพันธ์ในชุมชนได้อย่างลึกซึ้ง 

ค าส าคัญ: พระพุทธศาสนา, วัฒนธรรมไทย 

บทน า 

พระพุทธศาสนาเป็นรากฐานสำคัญของวัฒนธรรมไทย เนื่องจากหลักธรรมคำสอนของพุทธศาสนาได้
หลอมรวมเข้ากับวิถีชีวิตของประชาชนตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน โดยเฉพาะในด้านประเพณีและพิธีกรรมทางศาสนา 
ซึ่งสะท้อนถึงความเชื่อและค่านิยมของสังคมไทยในแต่ละภูมิภาค (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) , 2562) 
จังหวัดสุราษฎร์ธานีเป็นตัวอย่างที่ชัดเจนของการผสมผสานพระพุทธศาสนาเข้ากับวัฒนธรรมท้องถิ่นผ่านประเพณี
สำคัญที่เกี่ยวข้องกับศาสนา เช่น ประเพณีชักพระ การทอดผ้าป่า และการแข่งเรือยาว ซึ่งจัดขึ้นเป็นประจำทุกปี
ในช่วงเทศกาลออกพรรษา 

ประเพณีชักพระ เป็นประเพณีที่มีรากฐานมาจากพุทธศาสนาและมีความเชื่อมโยงกับพุทธประวัติ กล่าว
กันว่าเป็นการจำลองเหตุการณ์ที่พระพุทธเจ้าเสด็จลงจากสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ หลังจากแสดงพระอภิธรรมโปรดพระ
พุทธมารดา เมื่อเสด็จกลับมายังโลกมนุษย์ พระอินทร์ได้เนรมิตบันไดสามสาย ได้แก่ บันไดทอง บันไดเงิน และ
บันไดแก้ว เพื่ออำนวยความสะดวกในการเสด็จลงสู่เมืองสังกัสสนคร (ราชบัณฑิตยสภา , 2561) ภาพเหตุการณ์
ดังกล่าวถูกนำมาสร้างเป็นขบวนแห่พระพุทธรูปประดิษฐานบนบุษบกอันวิจิตรงดงาม แล้วแห่แหนไปตามเส้นทาง 
เพื่อให้พุทธศาสนิกชนได้ร่วมกันทำบุญและสักการะ 

จุดเด่นของประเพณีชักพระในจังหวัดสุราษฎร์ธานี คือ การชักพระทั้งทางบกและทางน้ำ ซึ่งแตกต่างจาก
พื้นที่อื่นที่มักจะจัดในรูปแบบใดรูปแบบหนึ่ง การชักพระทางน้ำใช้เรือพระที่ได้รับการตกแต่งอย่างงดง าม ล่องไป
ตามแม่น้ำตาปี เพื่อให้ประชาชนที่อาศัยอยู่ริมฝั่งแม่น้ำมีโอกาสร่วมทำบุญได้อย่างทั่วถึง ขณะที่การชักพระทางบก

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho


 
 

40 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho  

Buddho, Volume 2 No. 3 (July-September 2023) 

 
ใช้รถบุษบกที่ประดับด้วยดอกไม้และเครื่องสักการะ ซึ่งแสดงถึงความศรัทธาและความวิจิตรบรรจงของชาวบ้านที่
ร่วมแรงร่วมใจกันจัดงาน (สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดสุราษฎร์ธานี, 2564) 

การทอดผ้าป่าเป็นอีกหนึ่งประเพณีที่สำคัญ ซึ่งสะท้อนถึงความศรัทธาและความร่วมมือของชุมชน โดย
ประชาชนจะร่วมกันจัดพุ่มผ้าป่าและนำไปถวายวัด เพื่อสนับสนุนกิจกรรมทางศาสนาและสืบสานวัฒนธรรมท้องถ่ิน 
นอกจากนี้ การแข่งเรือยาวยังเป็นกิจกรรมที่เสร ิมสร้างความสามัคคีในชุมชน โดยมีการจัดแข่งขันเรือยาวชิงถ้วย
พระราชทานฯ ซึ ่งเป็นที ่ร ู ้จ ักทั ้งในระดับประเทศและต่างประเทศ กิจกรรมนี ้ไม่เพียงแต่เป็นการแสดงถึง
ความสามารถและความร่วมมือของชาวบ้าน แต่ยังเป็นการส่งเสริมการท่องเที่ยวและเศรษฐกิจของจังหวัด  

ดังนั้น ประเพณีชักพระของจังหวัดสุราษฎร์ธานีจึงมิใช่เพียงแค่กิจกรรมทางศาสนา แต่ยังเป็นสัญลักษณ์
ของความร่วมมือและความสามัคคีในชุมชน รวมถึงเป็นสื่อกลางในการเผยแผ่หลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนา
ให้คงอยู่ในสังคมไทยอย่างต่อเน่ือง การศึกษาอิทธิพลของพระพุทธศาสนาที่มีต่อวัฒนธรรมไทยผ่านประเพณีเหล่าน้ี
ในจังหวัดสุราษฎร์ธานี จึงเป็นการทำความเข้าใจถึงความสัมพันธ์ระหว่างศาสนาและวัฒนธรรม รวมถึงการสืบสาน
และอนุรักษ์ประเพณีที่มีคุณค่าเหล่านี้ต่อไป 

บริบททางสังคมชาวพุทธ ในจังหวัดสุราฏธานี 

จังหวัดสุราษฎร์ธานี ตั้งอยู่ในภาคใต้ของประเทศไทย เป็นพื้นที่ที่ประชากรส่วนใหญ่นับถือพระพุทธศาสนา 
พระพุทธศาสนาในภูมิภาคนี้มีบทบาทสำคัญในการกำหนดวิถีชีวิต ค่านิยม และประเพณีของชุมชน โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งในด้านการสืบทอดวัฒนธรรมและการเสริมสร้างอัตลักษณ์ของชุมชน 

การสืบทอดประเพณีและวัฒนธรรม 

จังหวัดสุราษฎร์ธานีมีการสืบทอดประเพณีที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาอย่างต่อเนื่อง เช่น ประเพณีชัก
พระ การทอดผ้าป่า และการแข่งเรือยาว ประเพณีเหล่านี้ไม่เพียงแสดงถึงความศรัทธาในพระพุทธศาสนา แต่ยัง
เสริมสร้างความสามัคคีและความร่วมมือในชุมชน เช่นประเพณีชักพระเป็นประเพณีสำคัญของจังหวัดสุราษฎร์ธานี 
มีการจัดขบวนแห่พระทั้งทางบกและทางน้ำ โดยมีการตกแต่งเรือพนมพระอย่างสวยงาม ประเพณีนี้สะท้อนถึง
ความศรัทธาในพระพุทธศาสนาและเสริมสร้างความสามัคคีในชุมชน ประเพณีทอดผ้าป่าเป็นการทำบุญที่ชาวพุทธ
ในสุราษฎร์ธานีส ืบทอดมาอย่างยาวนาน การทอดผ้าป่าเป็นการร่วมกั นทำบุญของชุมชน (สำนักงาน
พระพุทธศาสนาจังหวัดสุราษฎร์ธานี, 2565)  ซึ่งช่วยเสริมสร้างความสามัคคีและความร่วมมือในชุมชน การแข่งเรือ
ยาวเป็นกิจกรรมที่จัดขึ้นร่วมกับประเพณีชักพระและทอดผ้าป่า เป็นการแข่งขันที่ต้องใช้ความสามัคคีและความ
ร่วมมือของสมาชิกในทีม ซึ่งสะท้อนถึงความสามัคคีของชุมชน ประเพณีชักพระ การทอดผ้าป่า และการแข่งเรือ

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho


 
 

41 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho  

Buddho, Volume 2 No. 3 (July-September 2023) 

 
ยาวในจังหวัดสุราษฎร์ธานีเป็นการสืบทอดวัฒนธรรมและประเพณีที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา ประเพณีเหล่านี้
ไม่เพียงแสดงถึงความศรัทธาในพระพุทธศาสนา แต่ยังเสริมสร้างความสามัคคีและความร่วมมือในชุมชน 

ความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับวิถีชีวิต 

จังหวัดสุราษฎร์ธานีมีประชากรส่วนใหญ่นับถือพระพุทธศาสนา ซึ่งมีบทบาทสำคัญในการกำหนดวิถีชีวิต 
ค่านิยม และประเพณีของชุมชน หลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนาถูกนำมาใช้เป็นแนวทางในการดำเนินชีวิต 
ส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรมในสังคม นอกจากนี้ วัดยังเป็นศูนย์กลางของชุมชน ทำหน้าที่เป็นสถานที่ประกอบ
พิธีกรรมทางศาสนา การศึกษา และการพบปะสังสรรค์ของชาวบ้าน บทบาทของวัดในชุมชนวัดในจังหวัดสุราษฎร์
ธานีมีบทบาทสำคัญในหลายด้าน เช่น วัดพัฒนาราม ซึ่งเป็นศูนย์รวมความเชื่อและความศรัทธาของชาวสุราษฎร์
ธานี (มูลนิธิชัยพัฒนา, 2564) นอกจากนี้ ยังเคยเป็นโรงพยาบาลแผนโบราณแห่งแรก และเป็นสถานที่ถือน้ำพิพัฒน์
สัตยาตั้งแต่อดีต อีกตัวอย่างหนึ่งคือ วัดจันทาวาส ซึ่งเป็นศูนย์รวมจิตใจของชาวบ้านวัดจันท์ และเป็นสถานที่จัด
กิจกรรมของชุมชน แม้ว่าอุโบสถหลังเก่าจะมีความชำรุดทรุดโทรม แต่ชาวบ้านในชุมชนมีความพร้อมที่จะร่วมกัน
ทำบุญในการก่อสร้างอุโบสถหลังใหม่ การส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรมวัดในสุราษฎร์ธานียังมีบทบาทในการ
พัฒนาจิตใจของคนในชุมชน โดยนำหลักพุทธธรรมมาเสริมระบบการศึกษา เพื่อเพิ่มพูนสติปัญญาและส่งเสริม
ความสงบสุขในสังคมไทย พระพุทธศาสนาและวัดมีบทบาทสำคัญในการกำหนดวิถีชีวิตและค่านิยมของประชาชน
ในจังหวัดสุราษฎร์ธานี โดยวัดทำหน้าที่เป็นศูนย์กลางของชุมชนในการประกอบพิธีกรรมทางศาสนา การศึกษา 
และการเสริมสร้างคุณธรรมและจริยธรรมในสังคม 

ความท้าทายและการปรับตัว 

ในช่วงทศวรรษที่ผ่านมา พระพุทธศาสนาในประเทศไทยเผชิญกับความท้าทายหลายประการที่ส่งผลต่อ
ความเชื่อมั่นและศรัทธาของพุทธศาสนิกชน หนึ่งในปัญหาที่สำคัญคือการบิดเบือนคำสอนของพระพุทธศาสนา ซึ่ง
เป็นการนำหลักธรรมไปใช้ในทางที่ผิดหรือแอบอ้างเพื่อประโยชน์ส่วนตน ส่งผลให้เกิดความสับสนและความเสื่อม
ถอยของศรัทธาในหมู่ประชาชน นอกจากนี้ ยังมีปัญหาเรื่องการปลอมบวช ซึ่งเป็นการแทรกซึมที่ก่อให้เกิดผลร้าย
ต่อพระพุทธศาสนา เพื่อรับมือกับความท้าทายเหล่านี้ คณะสงฆ์และชุมชนชาวพุทธได้พยายามปรับตัวและหาแนว
ทางแก้ไข โดยการเสริมสร้างความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องเกี่ยวกับหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนา และการ
เฝ้าระวังการบิดเบือนคำสอน (พระมหาสุทิตย์ อาภากโร, 2561) นอกจากนี ้ ยังมีการส่งเสริมบทบาทของ
พระพุทธศาสนาเพื่อสังคม (Socially Engaged Buddhism) ซึ่งเป็นขบวนการที่เกิดขึ้นเพื่อตอบสนองปัญหาสังคม
ยุคใหม่ โดยเน้นการผูกพันระหว่างพระพุทธศาสนากับสังคม และการตีความพุทธธรรมให้ครอบคลุมปัญหาใหม่ ๆ 
ที่เกิดขึ้นในสังคมปัจจุบัน (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ม.ป.ป.). อย่างไรก็ตาม การเผชิญกับความ

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho


 
 

42 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho  

Buddho, Volume 2 No. 3 (July-September 2023) 

 
ท้าทายเหล่านี้จำเป็นต้องอาศัยความร่วมมือจากทุกภาคส่วน ทั้งคณะสงฆ์ ชุมชนชาวพุทธ และองค์กรที่เกี่ยวข้อง  
เพื่อรักษาความบริสุทธิ์และความมั่นคงของพระพุทธศาสนาในสังคมไทยต่อไป  

สรุปบริบททางสังคมของชาวพุทธในจังหวัดสุราษฎร์ธานีสะท้อนถึงความสัมพันธ์ที่แน่นแฟ้นระหว่าง
ศาสนาและวิถีชีวิตของประชาชน การสืบทอดประเพณีและวัฒนธรรมที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาเป็นปัจจัย
สำคัญในการเสริมสร้างอัตลักษณ์และความเข้มแข็งของชุมชน อย่างไรก็ตาม การปรับตัวต่อความท้าทายใหม่ ๆ 
เป็นสิ่งจำเป็นเพื่อรักษาความยั่งยืนของพระพุทธศาสนาในสังคมไทย 

แนวคิดหลักธรรมค าสอนของพุทธศาสนาที่มีต่อประเพณีชักพระ 

ประเพณีชักพระ: ความหมาย ประวัติความเป็นมา และการปฏิบัติในปัจจุบัน ประเพณีชักพระหรือที่เรียก
อีกชื่อว่าลากพระ เป็นหนึ่งในประเพณีสำคัญของชาวไทยพุทธในภาคใต้ที่สืบทอดกันมาตั้งแต่โบราณกาลจนถึง
ปัจจุบัน คำว่า "ลากพระ" และ "ชักพระ" แม้จะมีความหมายใกล้เคียงกัน แต่มีลักษณะการปฏิบัติที่แตกต่างกันไป
ตามท้องถิ่น (ราชบัณฑิตยสถาน, 2554) บทความนี้จะกล่าวถึงความหมายของประเพณีชักพระ ต้นกำเนิด และการ
ปฏิบัติในปัจจุบันโดยเฉพาะในจังหวัดสุราษฎร์ธานี 

ความหมายของประเพณีชักพระตามพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน คำว่า "ลาก" หมายถึง การดึงให้
เคลื่อนที่ไปตามพื้น เช่น ลากเกวียนหรือลากรถ ส่วน "ชัก" หมายถึง การดึงสายเชือกหรือวัสดุอื่นเพื่อให้วัตถุ
เคลื่อนที่ไปตามต้องการ เช่น การชักธงขึ้นเสา ดังนั้น การ "ลากพระ" หมายถึง การลากไปตามพื้นถนนเรียบ ๆ 
ขณะที ่  "ช ักพระ" หมายถึง การใช ้แรงด ึงพระพุทธร ูปขึ ้นที ่ส ูงหรือลากผ่านเนินที ่ต ้องใช ้แรงมากกว่า 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2554) 

ต้นกำเนิดของประเพณีชักพระนักวิชาการบางท่านสันนิษฐานว่าประเพณีชักพระมีรากฐานมาจากพิธีกรรม
ในศาสนาพราหมณ์ที่นิยมแห่เทวรูป ต่อมาชาวพุทธได้นำมาปรับใช้ให้สอดคล้องกับคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา โดย
มีหลักฐานจากพุทธประวัติที่กล่าวถึงเหตุการณ์ที่พระพุทธเจ้าทรงกระทำยมกปาฏิหาริย์ ณ กรุงสาวัตถี และต่อมา
ทรงเสด็จไปจำพรรษาบนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์เพื่อแสดงธรรมโปรดพระพุทธมารดา ครั้นถึงวันแรม 1 ค่ำ เดือน 11 ซึ่ง
ตรงกับวันออกพรรษา พระองค์เสด็จกลับมายังโลกมน ุษย์ โดยมีประชาชนมารอรับเสด็จและถวายภัตตาหาร 
(พระไตรปิฎก เล่มที่ 14, ข้อ 161-162) นับแต่นั้นมาจึงเกิดเป็นประเพณีชักพระเพื่อรำลึกถึงเหตุการณ์ดังกล่าว 

ประเพณีชักพระในปัจจุบันกรณีจังหวัดสุราษฎร์ธานี เป็นหนึ่งในพื้นที่ที่ยังคงรักษาประเพณีชักพระไว้อย่าง
เข้มแข็ง โดยจัดขึ้นเป็นงานบุญใหญ่ประจำปีที่มีชื่อเสียงทั้งในประเทศและระดับนานาชาติ ประเพณีนี้แบ่งออกเป็น

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho


 
 

43 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho  

Buddho, Volume 2 No. 3 (July-September 2023) 

 
สองรูปแบบ ได้แก่ "ชักพระทางบก" และ "ชักพระทางน้ำ" ซึ่งจำลองเหตุการณ์การเสด็จลงจากดาวดึงส์ของพระ
พุทธองค์ตามที่ระบุใน "เทโวโรหนสูตร" (พระไตรปิฎก เล่มที่ 14, ข้อ 161-162) 

การจัดงานประเพณีชักพระในจังหวัดสุราษฎร์ธานีมีลักษณะดังนี้ การเตรียมการก่อนถึงวันออกพรรษา วัด
และชาวบ้านจะร่วมกันตกแต่งรถพระหรือเรือพระอย่างวิจิตรงดงาม โดยนำพระพุทธรูปประดิษฐานบนบุษบกที่
เรียกว่า "นมพระ" พิธีตักบาตรเทโวมีข้ึนในเช้าวันแรม 1 ค่ำ เดือน 11 ชาวบ้านจะทำบุญตักบาตรพระภิกษุสงฆ์ ซึ่ง
เป็นกิจกรรมที่เกี่ยวข้องกับความเชื่อในการเสด็จกลับของพระพุทธเจ้า การชักพระจะทำหลังพิธีตักบาตร จะมีการ
ชักพระโดยชาวบ้านช่วยกันลากเรือพระทางน้ำหรือรถพระทางบก พร้อมกับตีกลองโพนประกาศให้ทราบทั่วกัน  
การเฉลิมฉลองเป็นส่วนหนึ่งของงานชักพระในสุราษฎร์ธานียังมีกิจกรรมที่เกี่ยวข้อง เช่น การแข่งเรือยาว และการ
ทอดผ้าป่าร่วมด้วย ประเพณีชักพระ หรือที่เรียกว่าประเพณีลากพระหรือแห่พระ เป็นประเพณีทางพระพุทธศาสนา
ที่สำคัญในภาคใต้ของประเทศไทย (สำนักงานพระพุทธศาสนาจังหวัดสุราษฎร์ธานี, 2560) ประเพณีนี้มีการ
อัญเชิญพระพุทธรูปข้ึนประดิษฐานบนเรือพระ แล้วชักลากไปในพื้นที่ต่าง ๆ เพื่อให้ชาวบ้านได้ร่วมทำบุญ  

ประเพณีนี้สะท้อนหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนาหลายประการ ดังนี้ 

1. การระลึกถึงพระพุทธคุณ  

ประเพณีชักพระเกิดขึ้นจากพุทธประวัติ เมื่อครั้งที่พระพุทธเจ้าเสด็จกลับจากสวรรค์ชั้นดาวดึงส์หลังจาก
โปรดพระพุทธมารดาในพรรษาที่ 7 การอัญเชิญพระพุทธรูปออกแห่รอบเมืองเป็นการจำลองเหตุการณ์นี้ เพื่อให้
พุทธศาสนิกชนระลึกถึงพระพุทธคุณและเสริมสร้างศรัทธาในพระพุทธศาสนา (พระครูสังฆรักษ์สุทัศน์ มุนินฺโท (ศัก
พันธ์), ฟื้น ดอกบัว, และ สวัสดิ์ อโณทัย, 2561) 

2. การส่งเสริมความสามัคคีในชุมชน  

ประเพณีชักพระเป็นกิจกรรมที่ต้องอาศัยความร่วมมือจากคนในชุมชน ทั้งในด้านการจัดเตรียม การ
ประดับตกแต่งเรือพระ และการร่วมกันชักลากกระบวนการเหล่านี้ส่งเสริมความสามัคคีและความร่วมแรงร่วมใจ 
ซึ่งเป็นคุณค่าทางพุทธสุนทรียศาสตร์ที่ปรากฏในประเพณีวัฒนธรรมการชักพระในภาคใต้ (พระมหากิตติ สุจิตฺโต, 
2556) 

3. การอนุรักษ์และสืบทอดภูมิปัญญาท้องถิ่น  

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho


 
 

44 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho  

Buddho, Volume 2 No. 3 (July-September 2023) 

 
การสร้างสรรค์เรือพระที่มีความสวยงามและประณีต แสดงถึงภูมิปัญญาท้องถิ่นและศิลปะที่สืบทอดกันมา

การมีส่วนร่วมของพระสงฆ์และชุมชนในการจัดกิจกรรมนี้ ช่วยในการอนุรักษ์และสืบทอดประเพณีวัฒนธรรมให้คง
อยู่ ประเพณีชักพระเป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่มีความสำคัญต่อชาวพุทธในภาคใต้ โดยมีรากฐานจากพุทธประวัติ
และยังคงสืบทอดมาจนถึงปัจจุบัน โดยเฉพาะในจังหวัดสุราษฎร์ธานีซึ ่งมีการจัดงานอย่างยิ่งใหญ่ เป็นการ
ผสมผสานระหว่างศรัทธาทางศาสนาและการสืบทอดวัฒนธรรมประจำถิ่น ซึ่งควรค่าแก่การอนุรักษ์และส่งเสริมให้
คงอยู่ต่อไป 

การทอดผ้าป่ากับคความส าคัญทางพระพุทธศาสนา 

การทอดผ้าป่าเป็นพิธีกรรมทางศาสนาพุทธที่มีความสำคัญในสังคมไทย โดยเป็นการถวายผ้าและเครื่อง
อัฐบริขารแก่พระภิกษุสงฆ์ ลักษณะของการทอดผ้าป่ามีความคล้ายคลึงกับพิธีทอดกฐิน แต่แตกต่างกันในแง่ของ
ระยะเวลาและกฎเกณฑ์ กล่าวคือ การทอดกฐินจะต้องกระทำภายในระยะเวลา 1 เดือนหลังออกพรรษา และวัด
หน่ึงสามารถรับกฐินได้เพียงปีละครั้งเท่านั้น ในขณะที่การทอดผ้าป่าสามารถทำได้ตลอดทั้งปี โดยไม่มีข้อจำกัดเรื่อง
เวลาและจำนวนวัดที่สามารถรับการถวายผ้าป่า (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2561) 

ก าเนิดของพิธีทอดผ้าป่า 

ตามหลักฐานทางพุทธศาสนา การทอดผ้าป่ามีต้นกำเนิดตั้งแต่สมัยพุทธกาล ในช่วงแรกพระพุทธเจ้ายัง
ไม่ได้ทรงอนุญาตให้พระภิกษุรับจีวรจากชาวบ้าน พระภิกษุจึงต้องเก็บผ้าที่ถูกทิ้งแล้ว เช่น ผ้าที่ห่อศพหรือผ้ าที่
ชำรุด มาเย็บรวมกันเพื่อใช้เป็นจีวร (พระไตรปิฎก เล่มที่ 7, ขุททกนิกาย วิภังค์, มหาวิภังค์) ครั้นเมื่อชาวบ้านเห็น
ความลำบากของพระสงฆ์ จึงได้นำผ้ามาถวายโดยทอดทิ้งไว้ตามป่าช้าและริมทางเดิน เมื่อพระพุทธเจ้าทรงทราบ
เรื ่องนี้ จึงทรงอนุญาตให้พระภิกษุสามารถรับผ้าที่ถูกทอดไว้โดยไม่ถือว่าเป็นการละเมิดวินัยสงฆ์ ซึ ่งถือเป็น
จุดเริ่มต้นของประเพณีการทอดผ้าป่า (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2562) 

การทอดผ้าป่าในประเทศไทย 

ในประเทศไทย พิธีทอดผ้าป่าได้รับการสืบทอดและพัฒนาเรื่อยมา โดยในสมัยรัชกาลที่ 4 พระองค์ทรง
ฟื้นฟูขนบธรรมเนียมทางพระพุทธศาสนา ทำให้พิธีทอดผ้าป่ากลายเป็นส่วนหน่ึงของวัฒนธรรมไทย และเป็นโอกาส
ที่พุทธศาสนิกชนสามารถสร้างบุญกุศลได้โดยไม่จำกัดช่วงเวลา (กรมศิลปากร , 2560) การทอดผ้าป่าในปัจจุบันมี
หลายรูปแบบ เช่น การทอดผ้าป่าข้าวสุก การทอดผ้าป่าเพื่อการศึกษา และการทอดผ้าป่าเพื่อบำรุ งศาสนสถาน 
ทั้งนี้เพื่อให้เหมาะสมกับสภาพสังคมและเศรษฐกิจที่เปลี่ยนแปลงไป 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho


 
 

45 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho  

Buddho, Volume 2 No. 3 (July-September 2023) 

 
การทอดผ้าป่าในจังหวัดสุราษฎร์ธานี 

จังหวัดสุราษฎร์ธานีมีรูปแบบการทอดผ้าป่าที่มีเอกลักษณ์เฉพาะ โดยเฉพาะในเขตอำเภอเมืองหรือบ้าน
ดอน ที่นิยมจัดพุ่มผ้าป่าหน้าบ้าน ประเพณีนี้มีมาตั้งแต่สมัย "ขุนโชคชัยการ" ซึ่งเป็นกำนันในพื้นที่ และได้รับการ
ฟื้นฟูโดย "นางพยอม สารสิน" ในปี พ.ศ. 2467 ต่อมาจังหวัดสุราษฎร์ธานีได้ยกระดับให้พิธีทอดผ้าป่าเป็นงาน
ประจำจังหวัดตั้งแต่ปี พ.ศ. 2530 (สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดสุราษฎร์ธานี, 2565) ในช่วงวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 11 
บ้านเรือนและร้านค้าจะจัดพุ่มผ้าป่าตกแต่งอย่างสวยงาม พร้อมทั้งมีการจัดแสดงพุทธชาดกเกี่ยวกับนรกและ
สวรรค์ โดยพุ่มผ้าป่าจะประกอบด้วยผ้าหนึ่งผืนสำหรับพระสงฆ์ชักเป็นผ้าบังสุกุล ปิ่นโตอาหาร และเครื่อง
อัฐบริขารอื่นๆ เช่น ร่ม ไฟฉาย และเครื่องใช้จำเป็น โดยทั้งหมดนี้ขึ้นอยู่กับศรัทธาของเจ้าของพุ่มผ้าป่า (สำนักงาน
พระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2564) 

สรุปการทอดผ้าป่าเป็นประเพณีที่มีรากฐานมาจากพุทธศาสนาและยังคงเป็นพิธีกรรมที่สำคัญของชาวพุทธ
ไทยจนถึงปัจจุบัน โดยเฉพาะในจังหวัดสุราษฎร์ธานีที ่ได้สืบทอดประเพณีนี้มาเป็นเวลาหลายศตวรรษ การ
ทอดผ้าป่านอกจากจะเป็นการสั่งสมบุญกุศลแล้วยังเป็นโอกาสที่ชุมชนจะได้ร่วมกันทำความดี อนุรักษ์วัฒนธรรม 
และส่งเสริมศาสนสถานให้มีความมั่นคงสืบไป 

การแข่งเรือยาวความเป็นมาและความส าคัญทางวัฒนธรรม 

การแข่งเรือยาวเป็นอีกหนึ่งกิจกรรมสำคัญที่จัดควบคู่กับงานประเพณีชักพระและทอดผ้าป่า โดยมี
เป้าหมายเพื่อเสริมสร้างความสามัคคีและความสนุกสนานให้กับชุมชน (สำนักงานการท่องเที่ยวและกีฬา จังหวัดสุ
ราษฎร์ธานี, 2562) นอกจากนี้ การแข่งเรือยาวยังเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมไทยที่สืบทอดมาอย่างยาวนานและมี
ความเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตของชาวบ้านริมแม่น้ำในหลายภูมิภาคของประเทศไทย 

การแข่งขันเรือยาวในจังหวัดสุราษฎร์ธานี 

จังหวัดสุราษฎร์ธานีมีการแข่งขันเรือยาวที่โดดเด่น โดยเฉพาะในแม่น้ำตาปี ซึ่งเป็นสถานที่จัดการแข่งขัน
มาอย่างยาวนาน ทั้งนี้ มีเรือยาวที่มีชื่อเสียง เช่น "เจ้าแม่ตาปี" และ "เจ้าแม่ธารทิพย์" ซึ่งเป็นที่รู้จักในระดับประเทศ
และได้รับความสนใจจากชาวต่างชาติ (สมชาย, 2564) ปัจจุบัน การแข่งขันเรือยาวในจังหวัดสุราษฎร์ธานีมีการจัด
ขึ้นเป็นประจำทุกปี พร้อมทั้งมีการชิงถ้วยพระราชทาน ซึ่งเป ็นเกียรติสูงสุดของผู้เข้าแข่งขัน (กรมศิลปากร, 2565) 
การแข่งเรือยาวเป็นประเพณีสำคัญของหลายพื้นที่ในประเทศไทย โดยเฉพาะในจังหวัดสุราษฎร์ธานีที่มีการแข่งขัน
เรือยาวควบคู่กับงานชักพระและทอดผ้าป่า กิจกรรมนี้ไม่เพียงแต่สร้างความสนุกสนานและความสามัคคีในชุมชน 
แต่ยังมีบทบาทสำคัญต่อเศรษฐกิจและวัฒนธรรมของท้องถิ่น (สำนักงานวัฒนธรรมแห่งชาติ , 2563) บทความนี้จะ

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho


 
 

46 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho  

Buddho, Volume 2 No. 3 (July-September 2023) 

 
วิเคราะห์ความสำคัญของการแข่งเรือยาวต่อชุมชนและเชื่อมโยงมุมมองทางพระพุทธศาสนาเพื่อแสดงให้เห็นถึงคุณ
ค่าที่ลึกซึ้งของประเพณีดังกล่าว 

ความส าคัญของการแข่งเรือยาวต่อชุมชน 

การแข่งเรือยาวไม่เพียงแต่เป็นกิจกรรมนันทนาการที่สร้างความสนุกสนานให้กับผู้เข้าร่วมและผู้ชม แต่ยัง
เป็นกิจกรรมที่ช่วยส่งเสริมเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมและความสามัคคีในหมู่ชุมชน (สำนักงานวัฒนธรรมแห่งชาติ , 
2563) การจัดการแข่งขันเรือยาวยังช่วยส่งเสริมการท่องเที่ยวในท้องถิ่น ทำให้เศรษฐกิจของจังหวัดเติบโตจากการ
ที่มีนักท่องเที่ยวทั้งชาวไทยและชาวต่างชาติเข้าร่วมชมการแข่งขัน (พิทยา, 2561) การแข่งขันเรือยาวเป็นกิจกรรม
ที่เสริมสร้างความสามัคคีในหมู่ประชาชน เนื่องจากต้องอาศัยความร่วมมือและความมีวินัยของผู้เข้าร่วมในการพาย
เรือเป็นทีมเดียวกัน นอกจากนี้ การแข่งขันยังเป็นโอกาสให้คนในชุมชนได้มารวมตัวกัน มีปฏิสัมพันธ์ และสืบสาน
วัฒนธรรมที่สืบทอดมาแต่โบราณ (พิทยา, 2561) นอกจากประเด็นทางวัฒนธรรมแล้ว การแข่งเรือยาวยังส่งเสริม
เศรษฐกิจในท้องถิ่น โดยดึงดูดนักท่องเที่ยวให้เข้ามาชมการแข่งขัน ทำให้เกิดการกระจายรายได้สู่ภาคบริการและ
การค้าขายในพื้นที่ (สำนักงานการท่องเที่ยวและกีฬา จังหวัดสุราษฎร์ธานี, 2562) 

การแข่งเรือยาวกับมุมมองทางพระพุทธศาสนา 

เมื่อพิจารณาในเชิงพระพุทธศาสนา การแข่งเรือยาวสามารถเชื่อมโยงกับหลักธรรมสำคัญหลายประการ 
ได้แก่ 

1. หลักสังคหวัตถุ 4 – การแข่งขันเรือยาวสะท้อนให้เห็นถึงการให้ปัน (ทาน) ความสามัคคีและการ
ช่วยเหลือกัน (สมานัตตตา) ในหมู่ชุมชน ทั้งในแง่ของการเตรียมทีม การร่วมแรงร่วมใจ และการสนับสนุนจากผู้ชม
และผู้จัดงาน 

2. หลักอิทธิบาท 4 – ผู้เข้าแข่งขันต้องมีฉันทะ (ความรักในสิ่งที่ทำ) วิริยะ (ความพากเพียร) จิตตะ (ความ
ใส่ใจ) และวิมังสา (การพิจารณาและปรับปรุงตนเอง) เพื่อให้สามารถทำการแข่งขันได้อย่างมีประสิทธิภาพ ซึ่งเป็น
คุณธรรมที่สามารถนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน 

3. หลักขันติและสติ – การแข่งขันเรือยาวต้องอาศัยความอดทนและความมีสติ เนื่องจากผู้พายเรือต้อง
ควบคุมจังหวะให้เป็นหนึ่งเดียวกัน หากขาดสติหรือความอดทน อาจทำให้ทีมล้มเหลวได้ หลักธรรมนี้จึงสะท้อนให้
เห็นถึงความสำคัญของขันติ (ความอดทน) และสติ (การมีสมาธิ) ซึ่งเป็นคุณค่าที่สำคัญในพระพุทธศาสนา 

สรุปการแข่งขันเรือยาวเป็นส่วนสำคัญของประเพณีท้องถิ่นของจังหวัดสุราษฎร์ธานีและยังเป็นกิจกรรมท่ีมี
บทบาทสำคัญในการอนุรักษ์วัฒนธรรมไทย นอกจากนี้ การแข่งขันเรือยาวยังช่วยกระตุ้นเศรษฐกิจของท้องถิ่นและ
เสริมสร้างความสามัคคีในหมู่ประชาชน ดังนั้น การส่งเสริมและสนับสนุนการแข่งขันเรือยาวควรเป็นสิ ่งที ่

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho


 
 

47 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho  

Buddho, Volume 2 No. 3 (July-September 2023) 

 
ดำเนินการอย่างต่อเนื่องเพื่อให้วัฒนธรรมประเพณีอันดีงามนี้คงอยู่ต่อไป การแข่งเรือยาวเป็นมากกว่ากิจกรรม
นันทนาการ เนื่องจากมีบทบาทสำคัญในการเสริมสร้างความสามัคคีและเอกลักษณ์ของชุมชน อีกทั้งยังมีคุณค่าใน
เชิงพระพุทธศาสนา เน่ืองจากสะท้อนหลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับความสามัคคี ความพากเพียร และสติปัญญา การสืบ
สานประเพณีการแข่งขันเรือยาวจึงเป็นสิ่งที่ควรได้รับการอนุรักษ์และสนับสนุนเพื่อคงไว้ซึ่งวัฒนธรรมอันทรงคุณค่า
ของไทย 
 

สรุป 

พระพุทธศาสนาเป็นรากฐานสำคัญของวัฒนธรรมไทย โดยเฉพาะในจังหวัดสุราษฎร์ธานี ซึ ่งมีการ
ผสมผสานหลักธรรมคำสอนเข้ากับวิถีชีวิตผ่านประเพณีสำคัญ ได้แก่ ประเพณีชักพระ การทอดผ้าป่า และการแข่ง
เรือยาว ประเพณีเหล่านี้ไม่เพียงสะท้อนถึงศรัทธาในพระพุทธศาสนา แต่ยังเป็นสื่อกลางในการสืบทอดวัฒนธรรม 
ส่งเสริมความสามัคคีของชุมชน และสร้างอัตลักษณ์ท้องถิ่นให้คงอยู่ต่อไป ประเพณีชักพระ เป็นการจำลอง
เหตุการณ์ที่พระพุทธเจ้าเสด็จลงจากสวรรค์ชั้นดาวดึงส์หลังเทศนาโปรดพระพุทธมารดา มีการอัญเชิญพระพุทธรูป
ขึ้นประดิษฐานบนบุษบก และแห่แหนไปตามเส้นทางทั้งทางบกและทางน้ำ ซึ่งเป็นเอกลักษณ์ของสุราษฎร์ธานี การ
ทอดผ้าป่า เป็นประเพณีทำบุญที่สะท้อนถึงความร่วมมือของชุมชนในการอุปถัมภ์พระพุทธศาสนา โดยประชาชน
จะร่วมกันจัดพุ่มผ้าป่าและนำไปถวายวัดเพื่อสนับสนุนกิจกรรมทางศาสนา การแข่งเรือยาว จัดขึ้นควบคู ่กับ
ประเพณีชักพระ เป็นกิจกรรมที่แสดงถึงความสามัคคีของชาวบ้าน อีกทั้งยังเป็นส่วนหนึ่งในการส่งเสริมการ
ท่องเที่ยวและเศรษฐกิจของจังหวัด 

ข้อเสนอแนะ 

การส่งเสริมความเข้าใจเชิงพุทธในประเพณีชักพระ ทอดผ้าป่า และการแข่งเรือยาว 
จัดกิจกรรมเสวนาธรรมก่อนหรือระหว่างงานชักพระ เพื่อให้ประชาชนเข้าใจความหมายเชิงพุทธที ่

เกี่ยวข้องกับการอัญเชิญพระพุทธรูป ส่งเสริมให้ชุมชนและเยาวชนมีส่วนร่วมในกระบวนการเตรียมงาน เช่น การ
ตกแต่งเรือพระและการตักบาตร สร้างสื่อประชาสัมพันธ์ เช่น เอกสาร แผ่นพับ หรือสื่อออนไลน์ที่อธิบายประวัติ
และความสำคัญของประเพณีชักพระ สนับสนุนการใช้วัตถุทานที่เป็นมิตรต่อสิ่งแวดล้อม แทนการใช้สิ ่งของ
ฟุ่มเฟือยที่อาจเป็นภาระแก่วัด จัดกิจกรรมพิเศษ เช่น การบรรยายธรรม หรือการสวดมนต์หมู่ร่วมกัน เพื่อให้การ
ทอดผ้าป่าเป็นโอกาสแห่งการปฏิบัติธรรม ส่งเสริมจิตวิญญาณแห่งความสามัคคีและความไม่ยึดติดในการแข่งขัน 
โดยเน้นคุณค่าของการร่วมมือมากกว่าการเอาชนะ ใช้โอกาสนี้รณรงค์ศีลธรรม เช่น งดเหล้า-บุหรี่ระหว่างงาน หรือ
ส่งเสริมพฤติกรรมที่สอดคล้องกับหลักพุทธศาสนา 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho


 
 

48 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho  

Buddho, Volume 2 No. 3 (July-September 2023) 

 
องค์ความรู้จากการศึกษา 

1. บทบาทของศาสนาในวิถีชีวิต ประเพณีเหล่านี้แสดงให้เห็นว่าศาสนาไม่ได้เป็นเพียงความเชื่อ แต่ยังมี
บทบาทในวิถีชีวิต วัฒนธรรม และสังคมไทยในระดับท้องถ่ิน 

 
2. การสืบทอดวัฒนธรรม การดำรงอยู่ของประเพณีเหล่านี้สะท้อนถึงความพยายามของชุมชนในการ

อนุรักษ์และถ่ายทอดวัฒนธรรมสู่คนรุ่นใหม่ 
3. ความสัมพันธ์ของชุมชนและศาสนา วัดเป็นศูนย์กลางของชุมชนในการรวมพลังศรัทธา ส่งเสริม

คุณธรรม และเป็นแหล่งเรียนรู้ทางจิตวิญญาณ 
4. ความท้าทายในยุคปัจจุบัน แม้ว่าประเพณีเหล่านี้จะยังคงอยู่ แต่ก็ต้องเผชิญกับความท้าทาย เช่น การ

เปลี่ยนแปลงทางสังคม การลดลงของศรัทธา และการพัฒนาเชิงพาณิชย์ของพิธีกรรมทางศาสนา 
5. แนวทางในการอนุรักษ์ การผสมผสานเทคโนโลยีและสื่อสมัยใหม่ในการเผยแพร่ความรู ้เกี ่ยวกับ

ประเพณีทางศาสนา รวมถึงการส่งเสริมให้เยาวชนมีส่วนร่วมในการจัดงาน จะช่วยให้วัฒนธรรมและ
ศาสนายังคงมีความหมายและสืบทอดต่อไปอย่างยั่งยืน 

การศึกษาประเพณีชักพระ การทอดผ้าป่า และการแข่งเรือยาวในจังหวัดสุราษฎร์ธานี ไม่เพียงแต่เป็น
การศึกษาด้านวัฒนธรรมและศาสนา แต่ยังเป็นการทำความเข้าใจถึงความสัมพันธ์ที่แนบแน่นระหว่างศาสนา 
ชุมชน และวิถีชีวิตของผู้คนในท้องถิ่น ซึ่งมีบทบาทสำคัญต่อความมั่นคงของพระพุทธศาสนาและวัฒนธรรมไทยใน
อนาคต 

เอกสารอ้างอิง 

กรมศิลปากร. (2565). ประวัติและความส าคัญของการแข่งขันเรือยาวในประเทศไทย. สำนักพิมพ์กรมศิลปากร. 

กรมศิลปากร. (2560). ประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์กรมศิลปากร 

พระครูสังฆรักษ์สุทัศน์ มุนินฺโท (ศักพันธ์), ฟื้น ดอกบัว, & สวัสดิ์ อโณทัย. (2561). คุณค่าทางพุทธสุนทรียศาสตร์
ในประเพณีวัฒนธรรมการชักพระในภาคใต้ ประเทศไทย. วารสารเซนต์จอห์น, 20(1), 213-228. สืบค้นจาก 
https://sju.ac.th/pap_file/6e775d382e2865206fb1286cf18d59ec.pdf 

พิทยา, น. (2561). การแข่งขันเรือยาวกับการส่งเสริมการท่องเที่ยวท้องถิ่น: กรณีศึกษาแม่น้ำตาปี. วารสารวิจัย
วัฒนธรรมไทย, 12(2), 45-60. 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho


 
 

49 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho  

Buddho, Volume 2 No. 3 (July-September 2023) 

 
พระไตรปิฎก. (2530). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 

พระมหากิตติ สุจิตฺโต. (2556). บทบาทของวัดในการเสริมสร้างให้เกิดสันติสุขในสังคมไทย. วารสารสันติศึกษา
ปริทรรศน์ มจร, 1(1), 1-14. สืบค้นจาก https://so03.tci-thaijo.org/index.php/journal-peace/article 
/download/76696/61627/ 

พระมหาสุทิตย์ อาภากโร. (2561). พระพุทธศาสนากับสังคมไทย : การยืนหยัดและท้าทายในรอบทศวรรษ (พ.ศ. 
2550-2560). วารสารพุทธศาสตร์ปริทรรศน์ , 5(3), 1-15. สืบค้นจาก https://so03.tci-thaijo.org 
/index.php/jbp/article/view/242883 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์
ธรรมสภา. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2562). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาม
กุฏราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (ม.ป.ป.). พระพุทธศาสนาเพื่อสังคม. สืบค้นจาก https://www.mcu. 
ac.th/article/detail/519 

มูลนิธิชัยพัฒนา. (2564). วัดจันทาวาส ต าบลท่าทอง อ าเภอกาญจนดิษฐ์ จังหวัดสุราษฎร์ธานี.  สืบค้นจาก 
https://www.chaipat.or.th/publication/2018-01-16-02-49-14/9446-2018-06-25-03-48-38.html 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2554). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. กรุงเทพฯ: ราชบัณฑิตยสถาน. 

สมชาย, ก. (2564). เรือยาวไทย: ประวัติ ความเชื่อ และการพัฒนา. สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยแห่งชาติ. 

สำนักงานการท่องเที่ยวและกีฬา จังหวัดสุราษฎร์ธานี. (2562). ประเพณีและวัฒนธรรมท้องถิ่นของสุราษฎร์ธานี. 
สำนักพิมพ์การท่องเที่ยวแห่งประเทศไทย. 

สำนักงานพระพุทธศาสนาจังหวัดสุราษฎร์ธานี. (2560). ประเพณีชักพระ. สืบค้นจาก https://sni.onab.go.th/th/ 
content/category/detail/id/110/iid/9044 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho


 
 

50 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho  

Buddho, Volume 2 No. 3 (July-September 2023) 

 
สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดสุราษฎร์ธานี. (2565). ประเพณีและวัฒนธรรมท้องถิ่นของจังหวัดสุราษฎร์ธานี. สุ

ราษฎร์ธานี: สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดสุราษฎร์ธานี. 

สำนักงานพระพุทธศาสนาจังหวัดสุราษฎร์ธานี. (2565). วัดพัฒนาราม. สืบค้นจาก https://sni.onab.go.th/th/ 
content/category/detail/id/110/iid/9044 

สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2564). สารานุกรมพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์สำนักงาน

พระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 

สำนักงานวัฒนธรรมแห่งชาติ. (2563). การแข่งขันเรือยาวกับความสามัคคีของชุมชน. กรมวัฒนธรรม. 

สำนักงานวัฒนธรรมแห่งชาติ. (2563). ประเพณีไทยในบริบททางสังคมและวัฒนธรรม. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์

แห่งชาติ. 

 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho

