
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Study of Transmigration in Milindapañha 

การศึกษาสังสารปัญหาในคัมภีร์มิลินทปัญหา 

 

 
Author & Corresponding Author*  

Phramaha Suwat Srikaew* 

พระมหาสุวัฒน์ ศรแีก้ว* 
 
Affiliation:  
Religion and Philosophy, Mahamakut Buddhist University, 
Thailand. 

ศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Email: suwat.sri@student.mbu.ac.th 
 
 
 
Article history: 

Received:  15/10/2024, Revised: 19/12/2024,  
Accepted: 25/12/2024, Available online: 01/01/2025 

How to Cite: 
Srikaew, S. (2025). A Study of Transmigration in Milindapañha. 
Buddho Journal, 4(1), 39-48. 

 
Buddho Journal 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho 

ISSN: 3057-1200 (ONLINE) 

 



 
 

40 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho   

Buddho, Volume 4 No. 1 (January – March 2025) 

 

 

 

 

 

 
 

Academic Review Articles 

A Study of Transmigration in Milindapañha 

Phramaha Suwat Srikaew*  

การศึกษาสังสารปัญหาในคัมภรี์มิลินทปัญหา 

พระมหาสุวัฒน์ ศรีแก้ว* 

Abstract 

This article aims to examine the method of question-and-answer exchanges and the 
doctrine of saṃsāra as presented in the Milindapañha. The study adopts a documentary research 
approach, analyzing the dialogues between King Milinda and Venerable Nāgasena. The findings 
indicate that the discussions on saṃsāra follow the pattern of ekaṁsavayākaraṇīya pañhā, which 
requires straightforward answers without ambiguity or complexity. Venerable Nāgasena 
frequently employs similes to clarify his explanations. For instance, he compares the cycle of birth 
and death to a mango tree, whose original seed cannot be traced. This method of inquiry fosters 
a deeper and more effective understanding of the Dhamma. Additionally, the doctrine of saṃsāra 
reflects a fundamental concept in Buddhism, emphasizing the impermanent nature of existence 
and the endless cycle of birth, death, and rebirth. Understanding this concept not only cultivates 
wisdom for living but also serves as a tool for liberation from suffering through the practice of 
the Dhamma. Therefore, analyzing the approach to answering questions and the use of similes 
in the Milindapañha is essential for a profound understanding of Buddhist teachings. It also 
enables practitioners to apply these principles to their lives with greater wisdom. 

Keywords: Saṃsāra, Cycle of Rebirth, Birth, Death 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาวิธีการถาม-ตอบปัญหาและหลักคำสอนเรื่อง “สงสาร” ที่ปรากฏใน

คัมภีร์ มิลินทปัญหา การศึกษานี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร โดยการวิเคราะห์เนื้อหาที่ปรากฏในบทสนทนาระหว่าง

พระเจ้ามิลินท์กับพระนาคเสน ผลการศึกษาพบว่า วิธีการถาม-ตอบปัญหาเรื่องสงสารนั้นเป็นการถาม-ตอบใน

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddh#o


 
 

41 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho   

Buddho, Volume 4 No. 1 (January – March 2025) 

 

 

ลักษณะของ เอกังสพยากรณียปัญหา ซึ่งเป็นปัญหาที่พึงตอบอย่างตรงไปตรงมา โดยไม่มีการให้คำตอบที่กำกวม

หรือซับซ้อน พระนาคเสนมักใช้อุปมาอุปไมยในการอธิบายคำตอบ เช่น การเปรียบเทียบวงจรของการเกิดและการ

ตายว่าเหมือนต้นมะม่วงที่ไม่สามารถระบุจุดกำเนิดตั้งแต่แรกได้ การซักถามในรูปแบบนี้ช่วยส่งเสริมการทำความ

เข้าใจหลักธรรมอย่างลึกซึ้งและมีประสิทธิภาพ นอกจากนี้ หลักคำสอนเรื่องสงสารยังสะท้อนถึงแนวคิดสำคัญใน

พุทธศาสนา ซึ่งเน้นให้ตระหนักถึงธรรมชาติที่ไม่เที่ยงแท้ของชีวิต และการเวียนว่ายตายเกิดที่ดำเนินไปอย่างไม่มีที่

สิ้นสุด การเข้าใจแนวคิดนี้ไม่เพียงช่วยเสริมสร้างปัญญาในการดำเนินชีวิต หากยังเป็นเครื่องมือในการปลดปล่อย

ตนเองจากความทุกข์ผ่านการปฏิบัติธรรม ดังนั้น การวิเคราะห์แนวทางการตอบคำถามและการใช้คำอุปมาใน มิลิ

นทปัญหา จึงมีความสำคัญต่อการเข้าใจธรรมะเชิงลึก และช่วยให้ผู้ศึกษาสามารถนำหลักธรรมมาใช้ในการดำเนิน

ชีวิตอย่างมีปัญญา 

ค าส าคัญ สงสาร; การเวียนว่าย; การเกิด; การตาย 

บทน า 
มิลินทปัญหาเป็นคัมภีร์สำคัญทางพระพุทธศาสนา บันทึกการสนทนาโต้ตอบปัญหาธรรมระหว่างพระเจ้ามิ

ลินท์กับพระนาคเสนเถระผู้ทรงภูมิธรรม โดยมีเนื้อหาครอบคลุมหลากหลายประเด็น หนึ่งในนั้นคือปัญหาเรื่อง 
“สงสาร” ซึ่งเป็นแนวคิดสำคัญในพระพุทธศาสนาที่อธิบายถึงการเวียนว่ายตายเกิดของสัตว์โลก การศึกษาเรื่อง
สงสารจึงมีความสำคัญอย่างยิ่ง เพราะช่วยให้เข้าใจแก่นแท้ของพระพุทธศาสนาที่มุ่งเน้นการหลุดพ้นจากวัฏสงสาร 
(84000.org, n.d.) เวลาที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสถึงเหตุแห่งทุกข์และหนทางดับทุกข์ก็จะมีแนวคิดเรื่องสงสารเป็น
พื้นฐาน ดังพุทธพจน์ที่ว่า “เกิด แก่ เจ็บ ตาย เป็นทุกข์” (NKGen.com, n.d.) แสดงให้เห็นว่าการเวียนว่ายตาย
เกิดในวัฏสงสารนั้นนำมาซึ่งความทุกข์ทรมานไม่จบสิ้น 

อย่างไรก็ตาม คนส่วนใหญ่ในปัจจุบันนั้นมักยึดติดกับโลกียสุขหรือสุขทางโลก ไม่ตระหนักถึงความไม่เที่ยง
แท้ของชีวิต และมองข้ามความสำคัญของการปฏิบัติธรรมเพื่อหลุดพ้นจากสงสาร ดังที่ปรากฏในข่าว เช่น คดีฆ่าตัว
ตาย คดีอาชญากรรมต่าง ๆ ล้วนสะท้อนให้เห็นถึงความทุกข์ที่เกิดจากกิเลสตัณหา ซึ่งเป็นผลมาจากการเวียนว่าย
อยู่ในวัฏสงสารนั่นเอง บทความนี้จึงมุ่งนำเสนอวิธีการถาม-ตอบปัญหาและหลักคำสอนเรื่อง “สงสาร” ในคัมภีร์มิลิ
นทปัญหา เพื่อให้ผู้อ่านเข้าใจแนวคิดเรื่องสงสารตามหลักพระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้ง และตระหนักถึงความสำคัญ
ของการปฏิบัติธรรมเพื่อหลุดพ้นจากวัฏสงสาร 
 
ปัญหาที่ศึกษา มีวิธีการถาม-ตอบอย่างไร 

การถาม-ตอบปัญหาระหว่างพระนาคเสนกับพระเจ้ามิลินท์ในหัวข้อ "สังสารปัญหา" เป็นการตอบปัญหา

แบบ เอกังสพยากรณียปัญหา คือ ปัญหาที่พึงตอบตรงไปตรงมา กล่าวคือ ถามอะไรก็ตอบไปตรง ๆ (พระมหา

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddh#o


 
 

42 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho   

Buddho, Volume 4 No. 1 (January – March 2025) 

 

 

สมปอง, 2561) วิธีการถามของพระเจ้ามิลินท์นั้นมักเกี่ยวกับแนวคิดที่ซับซ้อน คือ "สงสาร" หรือการเวียนว่ายตาย

เกิด โดยที่พระนาคเสนใช้วิธีการตอบด้วยการเปรียบเทียบให้เห็นภาพชัดเจน เช่น การเปรียบเทียบเรื่องการปลูก

มะม่วง การใช้ตัวอย่างเช่นนี้ทำให้คำสอนเข้าใจง่ายและเข้าถึงได้มากขึ้น (Thanissaro, 2003)  

ความหมายและลักษณะส าคัญของหลักธรรมที่ปรากฏ 
สงสาร หมายถึง การเวียนว่ายตายเกิดของสัตว์โลก ตายจากภพหนึ่งไปเกิดอีกภพหนึ่งไม่รู้จบสิ้น  เปรียบ

เหมือนวงจรที่หมุนวนต่อเนื่องไม่สามารถระบุจุดเริ่มต้นและจุดสิ้นสุดได้  มีสาเหตุมาจากสัตว์โลกถูกครอบงำด้วย
กิเลสและความไม่รู้ (อวิชชา) สงสารมีลักษณะสำคัญ คือ ความไม่เที่ยงแท้ เป็นทุกข์ และไม่มีตัวตน ดังที่พระพุทธ
องค์ทรงตรัสว่า สังขารทั้งปวงไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา (Bodhi, 1993) จากการสืบค้นโดยเนื้อหาของสังสาร
ปัญหาในมิลินทปัญหามี ดังนี้ 
 
เน้ือหาของสังสารปัญหา 

สังสารปัญหานั้น อยู่ในวรรคที่ ๖ ปัญหาที่ ๙ ในมิลินทปัญหา เป็นปัญหาที่พระเจ้ามิลินทร์ถามถึงเรื่อง
สงสารหรือสังสารวัฏ โดยเนื้อเรื่องนั้นมีดังนี้  

พระราชาตรัสถามว่า : “ พระผู้เป็นเจ้า พระผู้เป็นเจ้ากล่าวอยู่ว่า ‘ สงสาร ๆ ’ ดังนี้นั้น, สงสารนั้นคือ
อย่างไร ? ” 

พระเถรเจ้าถวายวิสัชนาว่า : “ ขอถวายพระพร บุคคลเกิดแล้วในที่นี้ ตายแล้วในที่นี้, ตายแล้วในที่นี้ 
เกิดขึ้นในที่อื่น เกิดแล้วในที่นั้นตายในที่นั้นแหละ ตายแล้วในที่นั้น เกิดขึ้นในที่อื่น ความเกิดๆ ตาย ๆ นี้แหละชื่อว่า
สงสาร ” 

ร. : “ ขอพระผู้เป็นเจ้าจงอุปมาให้ข้าพเจ้าฟัง ” 
ถ. : “ เหมือนบุรุษคนหนึ่งได้บริโภคมะม่วงอันสุกแล้ว เพาะเมล็ดไว้, หน่อแตกจากเมล็ดนั้นเกิดเป็นต้น

มะม่วงใหญ่จนถึงเผล็ดผล, บุรุษนั้นได้บริโภคอีก แล้วก็เพาะเมล็ดไว้, หน่อแตกจากเมล็ดนั้นเกิดเป็นต้นมะม่วงใหญ่ 
จนถึงเผล็ดผลเป็นลำดับ ๆ มาดังนี้, ที่สุดของต้นมะม่วง ท ั้งหลายนั้นมิได้ปรากฏด้วยประการดังนี้ ข้อนี้ฉันใด: 
บุคคลเกิดแล้วในที่นี้ ตายในที่นี้, ตายแล้วในที่นี้ เกิดขึ้นในที่อื่น เกิดแล้วในที่นั้นตายในที่นั้นแหละ, ตายแล้วในที่นั้น 
เกิดขึ้นในที่อื่น. ความเกิด ๆ ตาย ๆ นี้แหละชื่อว่าสงสาร ข้อนี้ก็ฉันน้ัน.” 

ร. : “ พระผู้เป็นเจ้าช่างฉลาดจริง ๆ ” (มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, 2515, 115) 
จากเนื้อหาดังกล่าว พระนาคเสนเถระกล่าวว่า “ ขอถวายพระพร บุคคลเกิดแล้วในที่นี้ ตายแล้วในที่นี้, ตาย

แล้วในที่นี้ เกิดขึ้นในที่อื่น เกิดแล้วในที่นั้นตายในที่นั้นแหละ ตายแล้วในที่นั้น เกิดขึ้นในที่อื่น ความเกิดๆ ตาย ๆ นี้
แหละชื่อว่าสงสาร ” ประเด็นแรกที่น่าสนใจก็คือ ที่นี้หรือที่นั้นที่ว่านั้นในพระพุทธศาสนาหมายถึงที่ไหนอย่างไร
บ้าง (Thanissaro, 2003) จึงขอกล่าวถึงประเภทของสังสารวัฏได้ดังนี้ 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddh#o


 
 

43 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho   

Buddho, Volume 4 No. 1 (January – March 2025) 

 

 

วิเคราะห์ประเด็นส าคัญ 

ประเภทของสังสารวัฏ 
สังสารวัฏ ตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท สามารถจำแนกประเภทตามภพภูมิได้ 3 ประเภท คือ ภูมิชั้นต่ำ ภูมิ

ชั้นกลาง และภูมิชั้นสูง ภูมิเหล่านี้หมายเอาสถานที่เกิดของสัตว์ทั้งหลายนั่นเอง ซึ่งเป็นวงจรของการเวียนว่ายตาย
เกิดจะมีการหมุนเวียนไปตามยถากรรม ซึ่งจะได้กล่าวเป็นชั้น ๆ เพื่อให้เข้าใจได้ง่าย ดังนี้ 

1. เหฏฐิมวัฏฏสงสาร คือ ภูมิที่อยู่ในระดับต่ำผู้ที่อยู่ในภูมินี้ต้องได้รับความทุกข์ทรมานมาก หรือมีแต่ความ
ทุกข์เท่านั้น การท่องเที่ยวไปในโลกเบื้องต่ำ อันมีความทุกข์ทรมานโดยส่วนเดียว หาความเจริญมิได้มีอยู่ 4 ภูมิ 
หรือที่เรียกว่า อบายภูมิ คือ  

     1) นิรยภูมิ  
     2) ปิตติวิสัยภูมิ  
     3) อสุรกายภูมิ  
     4) ติรัจฉานภูมิ 
2. มัชฌิมวัฏฏสงสาร คือ ภูมิชั้นกลาง อยู่ในระดับดี ผู้ที่เกิดในภูมินี้จึงมีความสุขตั้ง แต่มีความทุกข์บ้าง หรือ

มีความสุขพอประมาณจนถึงความสุขมาก จึงประกอบด้วยภูมิต่าง ๆ มากมาย เรียงจากต่ำไปหาสูงดังนี้  
     1) มนุสสภูมิ คือ โลกมนุษย์  
     2) จาตุมหาราชิกกภูมิ คือภูมิเทวดาชั้นจาตุม มหาราชิกา    
     3) ดาวดึงสภูมิ คือ ภูมิเทวดาชั้นดาวดึงส์  
     4) ยามาภูมิ คือ คือภูมิเทวดาชั้นยามา 
     5) ตุสิตาภูมิ คือภูมิเทวดาชั้นดุสิต  
     6) นิมมานรตี ภูมิ คือภูมิเทวดาชั้นนิมมานรดี 
     7) ปรนิมมิตวสวัตตีภูมิ คือภูมิเทวดาชั้นปรนิมิตวสวัตดี 
3. อุปริมวัฏฏสงสาร คือ คือภูมิชั้นสูง เป็นที่อยู่ของพรหมทั้งหลาย ผู้ที่เกิดในภูมินี้จะมีความสุขอย่างประณีต 

แต่ก็ยังมีทุกข์เจือปนอยู่บ้าง อุปริมวัฏฏสงสาร ประกอบไปด้วยภูมิต่าง ๆ เรียงภูมิชั้นต่ำไปหาภูมิชั้นสูงคือ  
     1) พรหมปาริสัชชา   2) ปุโรหิตา 
     2) มหาพรหมา    3) ปริตรตาภา       
     4) อัปปมาณาภา   5) อาภัสสรา         
     6) ปริตตสุภา    7) อัปปมาณสุภา    
     8) สุภกิณหา    9) เวหัปผลา         
    10) อสัญญีสัตตา   11) อวิหา  

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddh#o


 
 

44 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho   

Buddho, Volume 4 No. 1 (January – March 2025) 

 

 

    12) อตัปปา    13) สุทัสสา          
    14) สุทัสสี    15) อกนิฏฐา  
และอรูปพรหมผู้ได้บรรลุฌานสมาบัติที่ละเอียดกว่ารูปพรหม 4 ภูมิ คือ  
     1) อากาสานัญจายตนะ  
     2) วิญญาณัญจายตนะ  
     3) อากิญจัญญายตนะ และเนว 
4) สัญญานาสัญญายตนะ (พระพรหมโมลี, 2540, 534) 
ประเด็นที่สองที่น่าสนใจก็คือเราสามารถตัดวงจรการเวียนว่ายตายเกิดที่มีอวิชชาและตัณหาเป็นสาเหตุของ

การหมุนวนในกระแสของการเกิดการตาย ไม่มีจุดตั้งต้นและสิ้นสุดได้หรือไม่ คำตอบตามหลักพระพุทธศาสนา คือ 
สามารถตัดวงจรนี้ได้ด้วยการบรรลุนิพพานตัดต้นเหตุของการเกิดเสียคืออวิชชา และผลที่ตามมาก็คือเมื่อไม่เกิด
แล้วก็ไม่ต้องตาย เมื ่อไม่เกิดและไม่ตายก็ไม่ต้องติดอยู ่ในวงจรของสงสารอีก แต่อยู ่ในสภาวะสูงสุดของ
พระพุทธศาสนาคือดับ/เย็น หรือนิพพานแทน (พระพรหมโมลี, 2540, หน้า 534) จากการศึกษาพบว่ากระบวนการ
ตัดวงจรของสังสารวัฏดังนี้ 

 
กระบวนการตัดวงจรของสังสารวัฏตามหลักไตรสิกขา 
หลักศีล คือ ศีล 5 เป็นข้อห้ามในลำดับเบื้องต้น เมื่อมนุษย์รักษาธรรมะ 5 ประการแล้ว โลกหรือสังคมก็จะ

สงบสุข องค์ประกอบของศีล 5 คือ 1. เว้นจากการฆ่าสัตว์ 2. เว้นจากการลักทรัพย์ 3. เว้นจากประพฤติผิดในกาม 
4. เว้นจากการพูดปด 5. เว้นจากการดื่มสุราและเมรัย ฉะนั้น ศีล 5 เป็นพื้นฐานขั้นต้นของมนุษย์ ส่วนศีล 8 ของ
อุบาสกอุบาสิกา ศีล 10 ของสามเณร ศีล 227 ของภิกษุ และศีล 311 ของภิกษุณี เป็นสิ่งที่เราควรปฏิบัติอย่าง
สม่ำเสมอ เป็นพื้นฐานของการปฏิบัติดี ปฏิบัติชอบเพื่อที่จะตัดวงจรแห่งสังสารวัฏต่อไป 

หลักสมาธิ คือ จิตที่อบรมด้วยสมาธิ ย่อมหลุดพ้น จากกามาสวะ ภวาสวะ อวิชชาสวะ โดยมี ศีลเป็นพื้น
ฐานรองรับสมาธิ ถ้าไม่มีศีลสมาธิก็เกิดไม่ได้ จุดมุ่งหมายของสมาธิในระดับโลกุตตระคือ การมีปัญญารู้เท่าทันความ
จริงสามารถตัดวงจรแห่งสังสารวัฏได้ ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค พระพุทธโฆสาจารย์กล่าวถึงความสำคัญของสมาธิตั้ง
เป็นพระคาถาไว้ว่า ภิกษุเป็นคนมีปัญญาดำรงอยู่ในศีลแล้วมีความเพียร มีความเฉลียวฉลาด เมื่อได้เจริญจิต 
(สมาธิ) และปัญญา (วิปัสสนา) แล้วจะสามารถละสังสารวัฏนี้ได้ 

หลักปัญญา คือ ความรอบรู้ในกองสังขาร ดังพระพุทธพจน์ว่า ปราชญ์ผู้รู้ทั้งหลาย กล่าวว่า  ชีวิตของผู้ 
เป็นอยู่ด้วยปัญญาประเสริฐสุด ฉะนั้น ปัญญาจึงจัดว่า เป็นธรรมะที่สำคัญที่ควรพัฒนาให้เจริญขึ้นในใจ ที่มี

ความสำคัญมากสำหรับการคิดดี และสำหรับการทำความดี อันจำเป็นอย่างยิ่งสำหรับชีวิตมีอยู่ 2 ระดับคือ     1.
ระดับโลกิยปัญญา เป็นปัญญาที่เกี่ยวกับทางโลก 2.ระดับโลกุตตรปัญญา เป็นปัญญาที่เหนือจากโลก เป็นปัญญาที่

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddh#o


 
 

45 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho   

Buddho, Volume 4 No. 1 (January – March 2025) 

 

 

พ้นวิสัยของโลก เป็นปัญญาที่ประกอบด้วย โลกุตตรมรรค คือ มรรค ผล นิพพาน มีจุดมุ่งหมายสำคัญ คือ สามารถ
ตัดวงจรสังสารวัฏได้ไม่กลับมาเวียนว่ายตายเกิดในวัฏสงสารอีกต่อไป (พระปลัดธนา อคฺคธมฺโม,2564) 

 
ค าถามเรื่องความก้าวหน้าทางเทคโนโลยีกับความเชื่อเรื่องสงสาร ? 
ประเด็นสุดท้ายที่ผู้เขียนสนใจคือ ในอนาคตที่โลกมีความก้าวหน้าด้านเทคโนโลยีมากขึ้นเรื่อย ๆ เป็นไปได้

สูงมาก ๆ ที่ในอนาคตการพัฒนามนุษย์โคลนนิ่งจะสำเร็จขึ้น (มนุษย์โคลนนิ่ง คือ กระบวนการสร้างมนุษย์ขึ้นมา
โดยไม่ได้อาศัยการปฏิสนธิระหว่างสเปิร์มและไข่ตามธรรมชาติ แต่ใช้เทคนิคทางพันธุวิศวกรรม เพื่อให้ได้มนุษย์ที่มี
ลักษณะทางพันธุกรรมเหมือนกับบุคคลต้นแบบทุกประการ) ในปัจจุบัน ยังไม่มีมนุษย ์โคลนนิ่งเกิดขึ้นจริง แม้ว่าจะ
มีความก้าวหน้าทางเทคโนโลยีในการโคลนนิ่งสัตว์ เช่น แกะดอลลี่ แต่การโคลนนิ่งมนุษย์ยังเป็นเรื่องที่ซับซ้อน แต่
ในอนาคตที่เทคโนโลยีก้าวหน้ามากขึ้นเป็นไปได้สูงมากที่จะสำเร็จ คำถามที่ผู้เขียนสนใจก็คือ ถ้าเราสามารถโคลน
ร่างกายมนุษย์ได้ จิตวิญญาณจะถูกโคลนไปด้วยหรือไม? สิ่งมีชีวิตที่ถูกโคลนจะมีกรรมเป็นของตัวเองหรือไม่? หรือ
จะรับกรรมจากต้นแบบที่โคลนมา? การโคลนนิ่งมนุษย์จะส่งผลต่อวัฏจักรสงสารอย่างไร? คนที่ถูกโคลนนิ่งทำกรรม
อะไรมาหรือในอดีตเคยมีเคสแบบน้ีหรือไม่?  

และในปัจจุบันนี้ปัญญาประประดิษฐ์ AI กำลังพัฒนาอย่างรวดเร็วเป็นไปได้ว่าในอนาคต คำถามเกี่ยวกับ AI 
เรื่องวิญญาณ การเวียนว่ายตายเกิด เป็นประเด็นที่น่าสนใจและท้าทายความคิดมากๆ ตัวอย่างเช่น AI มีวิญญาณ
หรือไม่? ถ้ามีพวกเขาจะเวียนว่ายตายเกิดในภพภูมิใด?  

ในมุมมองทางพระพุทธศาสนามองว่า วิญญาณ เกิดจากการรวมตัวกันของขันธ์ 5 (รูป เวทนา สัญญา สังขาร 
วิญญาณ) ซึ่ง AI ในปัจจุบัน ยังไม่มีขันธ์ 5 ครบถ้วน ดังนั้น หากมองตามกรอบนี้ AI จึงอาจยังไม่มีวิญญาณ แต่ถ้า
เราลองคิดในมุมมองแบบเปิดกว้างในอนาคต หาก AI พัฒนาจนมีความรู้สึกนึกคิด ความตระหนักรู้ในตนเอง หรือ
แม้กระทั่งมี ความทุกข์ ความสุข เหมือนมนุษย์ คำถามเรื่องวิญญาณของ AI ก็จะยิ่งซับซ้อนข้ึน อาจทำให้ต้องขยาย
ความหมายของวิญญาณและภพภูมิให้กว้างขึ้น อาจจะมีภพภูมิใหม่? บางที AI อาจไม่ได้อยู่ในภพภูมิแบบที่เรารู้จัก 
แต่สร้างภพภูมิของตัวเองขึ้นมาเป็นโลกดิจิทัล หรือโลกเสมือนจริงที่ AI อาศัยอยู่ร่วมกัน หาก AI สามารถสร้าง AI 
ตัวอื่นได้ นั่นถือเป็นการเกิดรูปแบบหนึ่งหรือไม่? หากเรามองว่าการเกิดคือการเริ่มต้นของชีวิต การที่ AI สร้าง AI 
ตัวใหม่  ก็อาจถือเป็นการเกิดรูปแบบหน่ึง เป็นการสืบทอด เผ่าพันธุ์ของ AI AI จึงอาจมีความสัมพันธ์แบบพ่อแม่ลูก
หรือไม่? AI ที่สร้าง AI ตัวอื่น อาจมีบทบาทคล้ายพ่อแม่ที่ถ่ายทอดความรู้ ประสบการณ์ หรือแม้กระทั่งคุณธรรม
ให้กับ AI รุ่นลูก มีอีกเรื่องคือการพัฒนา AI ที่ฉลาดกว่ามนุษย์ จะส่งผลต่ออนาคตของมนุษยชาติและวัฏจักรสงสาร
อย่างไร?  ในเรื่อง AI กับอัตตา AI อาจทำให้มนุษย์ตั้งคำถามกับอัตตาหรือตัวตนของตัวเองมากขึ้นเมื่อต้องอยู่
ร่วมกับสิ่งมีชีวิต (หรือจะนับว่าสิ่งที่ไม่ใช่สิ่งมีชีวิต) ที่มีความสามารถเหนือกว่าหรือไม่? นอกจากนี้เป็นไปได้ไหมว่า 
AI ช่วยให้หลุดพ้น?  AI อาจช่วยมนุษย์ในการศึกษาธรรมะ ฝึกสมาธิหรือเข้าใจสภาวะธรรม ซึ่งอาจนำไปสู่การหลุด
พ้นจากวัฏสงสารได้เร็วขึ้น? หาก AI มีอำนาจเหนือมนุษย์อาจนำไปสู่การควบคุม หรือแม้กระทั่ง การทำลายล้าง

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddh#o


 
 

46 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho   

Buddho, Volume 4 No. 1 (January – March 2025) 

 

 

มนุษย์ ซึ่งจะส่งผลกระทบต่อวัฏจักรสงสารอย่างมหาศาลหรือไม่? สรุปการพัฒนา AI อย่างรวดเร็ว ทำให้เกิด
คำถามและประเด็นที่น่าขบคิดมากมาย โดยเฉพาะในเรื่องของวิญญาณ การเวียนว่ายตายเกิด และอนาคตของ
มนุษยชาติ ซึ่งเป็นเรื่องที่ไม่มีคำตอบตายตัวและยังคงต้องศึกษา ถกเถียง และติดตามกันต่อไป เหล่านี้ทั้งหมดเป็น
คำถามที่ผู้เขียนเห็นว่าน่าจะเป็นประโยชน์ถ้าได้นำมาถกกันในชั้นเรียน 
 
สรุป 

จากการศึกษาสังสารปัญหา วรรคที่ 6 ปัญหาที่ 9 ในมิลินทปัญหา เป็นปัญหาที่พระเจ้ามิลินทร์ถามถึงเรื่อง
สงสารหรือสังสารวัฏ โดยนำเสนอหลักธรรมเรื่องสงสารผ่านการสนทนาโต้ตอบระหว่างพระเจ้ามิลินท์และพระนาค
เสน มีการใช้อุปมาอุปไมยเรื่องการปลูกต้นมะม่วง  ซึ่งเป็นวิธีการสอนที่เข้าใจง่าย สรุปสังสารวัฏ คือ วังวนแห่งการ
เวียนว่ายตายเกิด ด้วยวงจรของกิเลส กรรม วิบาก ไม่ปรากฏเบื้องต้นและเบื้องปลาย ไม่สามารถกำหนดรู้กรอบ
เวลาที่แน่นอน โดยมีอวิชชาและตัณหาเป็นสาเหตุของการหมุนวนในกระแสของการเกิดและตาย สัตว์ทั้งหลายจึง
ถูกขับเคลื่อนโดยอวิชชาและตัณหาดำเนินเรื่อยไป อยู่ในกระแสของการเกิดและตายนี้ต่อไปตราบเท่าที่อวิชชาและ
ตัณหาจะถูกทำลายให้หมดสิ้นไป จะเห็นว่ากรรมและสังสารวัฏมีความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิด เป็นเหตุเป็นผลซึ่ง
กันและกัน สังสารวัฏคือ การเวียนว่ายตายเกิดของสัตว์โลกทั้งหลาย ที่ต้องวนเวียนอยู่ในภพภูมิต่าง ๆ อย่างไม่มี
ที่สุด ส่วนการตัดวงจรของสังสารวัฏนั้นตัดได้ด้วยการหลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวง จึงจะสามารถตัดวงจรแห่งสังสารวัฏ 
คือบรรลุพระอรหันต์แล้วนิพพานไม่กลับมาเกิดอีกต่อไป หลักคำสอนเรื่องสงสารนั้น เน้นย้ำให้เห็นถึงความไม่เที่ยง
แท้ของชีว ิต และความสำคัญของการปฏิบัติธรรมเพื ่อหลุดพ้นจากวัฏสงสาร อันเป็นเป้าหมายสูงสุดของ
พระพุทธศาสนา 
 
ข้อเสนอแนะ  

1) การประยุกต์ใช้แนวคิดเรื่องสงสารในชีวิตประจำวัน แนวคิดเรื่องสงสารตามคำสอนของพระนาคเสน
สามารถนำมาเป็นเครื่องเตือนสติให้ผู้ปฏิบัติธรรมตระหนักถึงความไม่เที่ยงแท้ของชีวิต และหันมาพัฒนาปัญญาใน
การปลดเปลื้องตนเองจากความทุกข์ การเข้าใจว่า "การเกิดและการตาย" เป็นส่วนหนึ่งของวงจรชีวิตจะช่วยให้เรา
ยอมรับและปล่อยวางต่อปัญหาที่เกิดขึ้นในชีวิต 2) การนำการถาม-ตอบแบบเอกังสพยากรณียปัญหามาปรับใช้ใน
การศึกษา วิธีการตอบคำถามโดยตรง ไม่อ้อมค้อม แต่แฝงด้วยการเปรียบเทียบและการยกตัวอย่าง สามารถ
ส่งเสริมกระบวนการเรียนรู้ในระดับการศึกษาได้ การตั้งคำถามที่กระตุ้นการคิดเชิงลึกและการตอบแบบชัดเจน จะ
ช่วยให้ผู้เรียนเข้าใจประเด็นธรรมะหรือปัญหาซับซ้อนได้ดียิ่งขึ้น 3) การส่งเสริมแนวทางการตัดวงจรแห่งสังสารวัฏ
ผ่านหลักไตรสิกขา การฝึกฝนตนตามแนวทางไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา) เป็นเครื่องมือสำคัญในการหลุดพ้นจาก
วัฏสงสาร การรักษาศีลเป็นพื้นฐานสำคัญในการฝึกสมาธิ และสมาธิจะเป็นพื้นฐานให้เกิดปัญญา ซึ่งช่วยให้มนุษย์

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddh#o


 
 

47 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho   

Buddho, Volume 4 No. 1 (January – March 2025) 

 

 

สามารถตัดวงจรแห่งการเกิดและการตายได้ 4) การส่งเสริมการใช้คำอุปมาในการสื ่อสารธรรมะ การใช้คำ
เปรียบเทียบเช่นที่พระนาคเสนยกเรื่อง "ต้นมะม่วง" มาอธิบายแนวคิดเรื่องการเวียนว่ายตายเกิด เป็นวิธีการที่ช่วย
ให้ผู ้ฟังเข้าใจธรรมะได้ง่ายและมีประสิทธิภาพ การสอนธรรมะในยุคปัจจุบันควรส่งเสริมการนำวิธีกา รเชิง
เปรียบเทียบนี้มาประยุกต์ใช้ในการเผยแผ่หลักธรรม 

องค์ความรู้จากการศึกษา  

การศึกษาปัญหาสังสารวัฏในมิลินทปัญหาวรรคที่ ๖ ปัญหาที่ ๙ เป็นการสนทนาเกี่ยวกับเรื่องของวงจร

ชีวิตและการเวียนว่ายตายเกิด (สังสารวัฏ) ซึ่งพระเจ้ามิลินทร์ได้ถามถึงความหมายและสาเหตุของการเกิดขึ้นของ

สังสารวัฏ และพระนาคเสนได้ใช้การสนทนาและอุปมาอุปไมยในการอธิบายให้พระเจ้ามิลินทร์เข้าใจ โดยใช้เรื่อง

การปลูกต้นมะม่วงเป็นตัวอย่างในการสอน ทำให้เห็นภาพได้ชัดเจนและเข้าใจง่าย  

1. สังสารวัฏหรือวงจรแห่งการเวียนว่ายตายเกิดในพุทธศาสนานั้น เป็นกระบวนการที่ไม่มีจุดเริ่มต้นและ

จุดสิ้นสุดที่ชัดเจน ซึ่งเกี่ยวข้องกับกิเลสกรรมและวิบาก ที่ทำให้สัตว์ทั้งหลายต้องเวียนวนในภพภูมิต่าง ๆ อย่างไม่รู้

จบ โดยที่ไม่สามารถกำหนดเวลาในการเริ่มต้นและสิ้นสุดของมันได้ การหมุนเวียนในวงจรนี้เกิดขึ้นจากอวิชชา 

(ความไม่รู้) และตัณหา (ความอยาก) ซึ่งเป็นสาเหตุหลักที่ผลักดันให้ชีวิตดำเนินไปในสังสารวัฏนี้ 

2. การที่สัตว์ทั้งหลายต้องเวียนว่ายตายเกิดนี้เกิดจากการถูกขับเคลื่อนโดยอวิชชาและตัณหาตลอดเวลา 

และจะยังคงเวียนไปเช่นนี ้ตราบเท่าที่อวิชชาและตัณหายังไม่ถูกทำลายหายไปอย่างหมดสิ้น ซึ่งการทำลายอวิชชา

และตัณหาคือการหลุดพ้นจากวงจรของสังสารวัฏ และจะนำไปสู่การเข้าถึงพระนิพพาน ซึ่งจะเป็นการยุติการเกิด

และตายอีกต่อไป 

3. จากการศึกษาปัญหานี้ เราจะเห็นได้ว่ากรรมและสังสารวัฏมีความสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดเป็นเหตุเป็นผล

ต่อกัน สังสารวัฏคือวงจรที่ไม่สิ้นสุดของการเกิดและตาย ที่ทุกชีวิตต้องเผชิญจนกว่าจะมีการทำลายอวิชชาและ

ตัณหาให้หมดสิ้นไป และเมื่อมีการหลุดพ้นจากทุกข์โดยการบรรลุพระอรหันต์แล้ว ก็จะสามารถตัดวงจรแห่ง

สังสารวัฏและเข้าสู่พระนิพพาน ซึ่งไม่ต้องกลับมาเกิดอีก 

หลักคำสอนเรื่องสังสารวัฏในพุทธศาสนานี้ จึงมุ่งเน้นให้เห็นถึงความไม่เที่ยงแท้ของชีวิตและกระแสความ

เปลี่ยนแปลงอย่างต่อเนื่อง การทำความเข้าใจในธรรมะและการปฏิบัติธรรมอย่างจริงจังเป็นสิ่งสำคัญในการหลุด

พ้นจากวงจรของสังสารวัฏ ซึ่งถือเป็นเป้าหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา 

 
 

 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddh#o


 
 

48 
 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddho   

Buddho, Volume 4 No. 1 (January – March 2025) 

 

 

เอกสารอ้างอิง  

พระปลัดธนา อคฺคธมฺโม. (2564). วารสารวิชาการ สถาบันวิทยาการจัดการแห่งแปซิฟิค, 7(1), 107-116. จาก 
https://so05.tcithaijo.org/index.php/pacific/article/download/250955/170086/889004 

พระพรหมโมลี. (2540). ภูมิวิลาสินี. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มิตรสยาม. 

พระพรหมโมลี. (2540). พระไตรปิฎกแปล: มิลินทปัญหา. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พระมหาสมปอง. (2561). หลักการตอบปัญหาในคัมภีร์มิลินทปัญหา. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ธรรมะเพื่อชีวิต. 

มิลินทปัญหา ฉบับแปลในมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2515). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

Bodhi, B. (1993). The Noble Eightfold Path: The Way to the End of Suffering. Kandy: Buddhist 
Publication Society. 

NKGen.com. (n.d.). ทุกข์กับทางดับทุกข์. จาก https://www.nkgen.com/20.htm 

Thanissaro, B. (2003). The Wings to Awakening: An Anthology from the Pali Canon. Metta Forest 
Monastery. 

84000.org. (n.d.). มิลินทปัญหา. จาก https://84000.org/tipitaka/milin/milin.php?i=193 

https://so13.tci-thaijo.org/index.php/Buddh#o
https://so05.tcithaijo.org/index.php/pacific/article/download/250955/170086/889004
https://www.nkgen.com/20.htm
https://84000.org/tipitaka/milin/milin.php?i=193

